
STAGE 2024 à BOGÈVE

TABLE DES MATIÈRES INTERACTIVE

LUNDI 29 JUILLET (matin et après-midi) 4

Présentation et illustrations du Yin et du Yang 4

Les manifestations du Yin et du Yang à l’intérieur du stage 4

Invitation à l’authenticité 6

Rapport entre l’humain et la nature 7

Le yin et le yang, deux principes complémentaires 7

Quelques illustrations d’aspects Yin et Yang 9

Accueillir l’alternance 12

MARDI 30 JUILLET (matin) 13

Suite de l’enseignement sur le yin et le yang 13

La bouderie 13

Qu’est-ce que la bouderie? 13

Comment agir face à une personne qui boude ? 14

Mouvement de solution quand on boude 16

La plainte 16

Qu’est-ce que la plainte? 16

Nuance entre la plainte et le partage d’une difficulté 16

Sortir de la bouderie et de la plainte 18

Joie VS plainte 18

Vérité VS connaissances théoriques 19

Comment aborder la plainte avec la personne qui se plaint? 19

Reproche à l’autre 21

Yin et Yang 21

Exemples d’éléments yin et yang 21

L’alternance du yin et du yang 22

Le Tao et l’accueil de la transformation 23

Yin et yang en méditation 24

https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.bydszx9a24fe
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.b94tkhomadz5
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.vazq69kh2ump
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.d929ngiqbfiy
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.7rmidjatq9sd
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.gbz54plic4kz
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.y42ircgfrhu1
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.bnkbejtflval
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.u5sugakwdv72
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.lt804ar8x1nu
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.3sc1xkgiyun6
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.dfjpattj7rx
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.xueovz3gw0fw
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.4vc80qwae88n
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.2mjjjsud2xcj
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.vkwrauxku5mb
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.wnbf36z3tneq
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.sco6a78hod27
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.gf7va8idd7xm
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.fvauqpdqfkzl
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.1nrrebwidh7w
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.gby77mpdic53
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.w03bqv5ej0x6
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.hvwjapnz0urk
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.q8ym4lbc8zc
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.fa9lvqpds9ur
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.1ah59y3ynhgj


Les diverses interprétations du Yin et du Yang 25

La base du concept du yin et du yang 25

L’enchevêtrement du yin et du yang 26

Méditation 27

Garder une discipline 27

Aller voir en profondeur 27

Différence entre joie et agitation euphorique 28

L’amour théorique 28

Les stratégies pour se rendre malheureux 29

L'enchaînement des bonheurs 29

Construction du drame VS bonheur 30

MARDI 30 JUILLET (après-midi) 31

Les stratégies de fuite au bonheur 31

Yin et Yang complément 31

Jugements 31

Sabotage 32

Relations 34

MERCREDI 31 JUILLET (après midi) 36

Le Confucianisme 36

Introduction 36

La Vie de Confucius 37

Une approche empirique de la connaissance 39

Accueillir ce qui est et accueillir le changement 40

Suite et héritage du confucianisme 41

L’ambition 43

MERCREDI 31 JUILLET (matin) 44

Le corps yin et yang 44

Le mépris 45

Le tao 46

Histoire de la Chine 49

Accueillir la vérité, déjouer la victimisation 51

JEUDI 1 AOÛT (matin) 52

https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.eshnb3u5k6w1
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.2afc2i3wpmza
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.ynsjes4p70do
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.43xdgjwiacc0
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.gw3jcfjnlbxd
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.50dxtj2qfyjf
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.eu189o3fwkcf
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.lk4q594mnovm
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.3g7cqzsqhyl7
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.efyn25pfhquy
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.hodrzobihrov
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.m0i4tnq14jo1
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.yvztwb9l1gkg
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.p0tvqxdb88h0
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.d32rarkfejk1
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.itywlexd4kv
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.24zxbotg1qwq
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.iodfg2xson97
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.vx19ouusaf6r
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.yngk6713cf3q
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.amcczpt8g5zp
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.q6beh72qgzsn
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.badi2y12ex69
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.11c9stpxo1gs
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.4eglsp860xxq
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.g7tb97kg9j1k
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.mc7wfc1h2ws2
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.3wk8fb34esoc
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.2bmzxwevjpwn
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.z2veas5mchei
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.vox6mlv0qza5
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.ymc2w4ubhwmv


Regard sur le monde actuel 52

Changer de regard pour mieux comprendre l’Univers 52

Connexion à la nature 53

Perte de sens : de la dystopie à la réalité 54

Communication vivante et profonde 56

Trouver la liberté à travers les nuances 57

Envie et peur : les deux faces d’une même pièce ? 57

Relation entre souffrance et plaisir 58

Mon attitude comme meilleur prédicteur de ma réaction 59

Chemin vers l’amour véritable 60

Suivre le cours de l’amour 60

L’amour en dehors des cases 61

Polyamour 61

La méditation comme remède au sentiment de solitude 63

Yin et yang : trouver l’équilibre 63

La méditation comme chemin vers l’inconscient 64

Différence entre être amoureux et amourosité 64

Transformer les tensions en connexion 66

VENDREDI 2 AOÛT (matin) 67

Remarque introductive sur l’alternance du Ying et du Yang 67

Le Tao 67

Le shivaïsme 68

Substances et addictions 68

Notre chemin spirituel 69

Parallèles avec le jeu 71

Au sujet de la Grâce 72

VENDREDI 2 AOÛT (après-midi) 74

Le Taoïsme 74

VENDREDI 2 AOÛT (après-midi bis) 76

Histoire et concepts du Taoïsme 76

Présentation du Tao te king 82

Précisions sur la différences entre la vengeance et le pardon 83

https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.suvh6llwp93w
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.5z8u6zqgo4tx
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.gdtflf13upmy
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.nzp8m097alze
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.lwm0nhygqkxz
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.4il1bay9awv1
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.5iwjavub9bja
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.bqqlwddsvwtl
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.sb005jt26urq
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.y315k2egys8k
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.ostdfshzqf98
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.6i69bepyhymg
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.xlfcg8998l97
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.h4mmcp2d9var
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.3mn83wdnmtat
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.bsa45itsl4iz
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.bl04h7y8ral3
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.kikvhfk7df9p
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.exc6v0c28aiq
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.1ujkezyfmpd7
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.ky9637myhogl
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.x916wcb65ez5
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.ooxp8suxq0ht
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.qtbs1i81euhk
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.tdlfwi56a4k
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.2dqbx6x2k5ee
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.thzjaz8jjnt4
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.tyh578clzixw
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.3lt4slqb9eid
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.xcq1ua1s6t38
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.eqzuype47a1z
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.iyizonjsoi6w


SAMEDI 3 AOÛT (matin) 84

Suite taoïsme 84

DIMANCHE 4 AOÛT (matin) 103

Conseils pour l’accompagnement 103

Discernement et conscience 105

Croyance ou ressenti et connaissance ? 107

Confiance et lâcher prise 110

DIMANCHE 4 AOÛT (après-midi) 112

Suite du matin 112

Le Yi Jing 112

L’humilité au centre de nos vies 113

L’existence du Divin 113

Mot de la fin 114

Pratiques personnelles au retour du stage 114

Aller vers l’autre 115

LISTES DE BESOIN ET SENTIMENTS - CNV 116

fin 120

LUNDI 29 JUILLET (matin et après-midi)

Scribe : Myrtille / Nadejda

Présentation et illustrations du Yin et du Yang

Les manifestations du Yin et du Yang à l’intérieur du stage

Le principe d'alternance est central pour comprendre la notion de Yin et de

Yang. Nous allons le retrouver sous différentes formes tout  au long de la

semaine :  entre les moments d'actions et  les moments de tranquillité,  les

https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.224gr3qmr41h
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.n99aw32wtpqx
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.f7t5x7ws5e4u
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.b1szvfizm2wz
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.935sbxjrrqti
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.npw2a09470nf
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.i8e4lcigll6u
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.jv13qgm72yy9
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.81riwb69umq1
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.8n4f6eurb1lu
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.rywpi92w7m4n
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.vq0lplhioex7
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.4jy5l51ut4mu
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.ku2phhj172or
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.oqful21kdse2
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.gb3o45qxq9lz
https://docs.google.com/document/d/1U6V82Gd7-elnBmhyEf-fRNEnyZwRHu87YtgsXbpOKkY/edit#heading=h.it1uzqnkdjca


temps  pour  se  remplir  et  ceux  pour  intégrer,  les  moments  où  l’on  doit

s’accrocher et ceux où lâcher prise…

L'invitation  pour  chacun est  d'alterner  entre  des  temps en  groupe et  des

temps seul. En ce sens, les balades sont prévues comme des temps d'atelier,

c'est-à-dire  de  partage  en  binôme ou  en  trinôme,  et  d'enseignements  en

plénière. Les trajets en voiture sont aussi des temps de communication, où le

jeu est d’aller vers les personnes que l’on connaîtrait moins et d’essayer de

parler avec tout le monde. Soyons rassurés, il n'y a que des gens bien dans

le groupe, les autres ne sont pas là… 😜 

En parallèle, une belle pause est prévue chaque jour en début d'après-midi

pour  offrir  de  l’espace  au  travail  intérieur  en  cours,  prendre  un  temps

d’écriture sur ce qui se passe ou encore se reposer si besoin. Celle-ci est

prévue pour être dévolue à se retrouver seul avec soi, au minimum 30mn si

l’on souhaite aussi partager ce temps avec d’autres. Rappelons que même

dans la solitude, nous ne sommes jamais seuls, nous aurons toujours nos

Alliés et le Divin 😉

Un autre temps de solitude possible est le soir. Le programme est prévu pour

que toute activité s’arrête au plus tard à 21h. L’invitation est de prendre ce

temps  pour  discuter  avec  nos  Alliés,  avec  le  Divin,  pour  débriefer  notre

journée avec  eux  et  voir  ce  pour  quoi  nous  avons  de  la  gratitude,  ou  à

l’inverse ce qui nous a fait réagir, nos bouderies, puis tout simplement pour

intégrer.  

De plus,  la  notion d'alternance va également  revenir  dans le  rythme des

repas : il est bon d’alterner les moments où l’on a l’estomac (relativement)



plein  et  ceux  où  l’on  a  l'estomac  vraiment  vide.  Ce  dernier  peut  être

particulièrement  bénéfique  pour  apprendre  à  accueillir  et  à  apprécier  la

vacuité  autant  que  la  plénitude.  Ce  même  principe  se  retrouve  avec  la

respiration, dans l’alternance entre l’inspiration et l’expiration, entre vider ses

poumons et les remplir. Il est utile de conscientiser que personne ici n’a de

stress à avoir sur la nourriture à disposition, chacun y a accès très facilement

et en quantité suffisante dans sa vie quotidienne. 

Invitation à l’authenticité     

Nous avons la chance de faire partie d’un groupe bienveillant, où chacun sait

que faire un chemin spirituel n’est pas si évident, que recevoir et dire la vérité

peut être remuant, etc. Nous sommes tous aptes à comprendre que, si une

personne me confie une difficulté, cela lui a demandé du courage, je vais

donc l’accueillir autant que possible avec gratitude pour le cadeau qu’elle me

fait. Si je me surprends à juger son partage, alors il est nécessaire de voir

que je réagis parce que je suis touché-e (par un effet miroir, des émotions

fortes, etc.). 

Le  cadeau  et  la  difficulté  dans  notre  groupe  résident  dans  le  fait  de  se

connaître les uns les autres : il sera plus difficile de se cacher derrière des

rôles, des masques, ou de montrer une façade, qu’avec des inconnus. Mais

c’est justement cela qui nous aide à nous libérer plus loin de nos schémas et

de recevoir pleinement le cadeau. 

L’invitation générale est d’être dans la détente : ce qui se passe à l'intérieur

est  important,  et  en  ce  sens  sérieux,  mais  à  prendre  avec  légèreté  !

Bienvenue  à  la  co-animation  et  à  la  co-création,  soit  officiellement  parce



qu’un atelier a été prévu à l’avance par exemple, soit spontanément par des

partages.

Rapport entre l’humain et la nature

Les humains ont tendance à se placer à la tête de la pyramide de l’évolution,

comme si nous en étions le sommet, le nec plus ultra... Quand on sait que le

génome de la canne à sucre est trois fois plus complexe que celui de l'être

humain, cette vision devient tout à fait amusante et saugrenue. L’invitation est

à l’humilité, et à se rappeler qu’il n’y a pas de césure entre la nature et nous,

nous faisons partie d’elle. Cela aidera à savourer la connexion aux différents

lieux où nous passerons durant le séjour.

Le yin et le yang, deux principes complémentaires

Le yin et le yang ne sont pas opposés dans le sens d’une lutte l'un contre

l'autre,  mais  complémentaires.  L’appréhension  de  ce principe permet  de

comprendre comment vivre en harmonie avec l’Univers et soi-même. 

Nous  avons  besoin  d'associer  les  choses :  par  exemple,  nous  avons

besoin de manger suffisamment mais aussi de digérer. La répartition entre

l’un et  l’autre pourra varier  au cours de la  journée ou d’une période plus

longue, avec des moments où l’on mange plus et d’autres où l’on s'allège.

Une autre caractéristique importante est que l'un n'existe pas sans l'autre,

à l'image de l'expiration qui n’existerait pas sans l’inspiration, ou de la nuit qui

n’existerait pas sans le jour. Il est bon de comparer cette notion avec notre

processus intérieur : au lieu de réclamer que l’amour vienne de l’extérieur,



nous avons meilleur temps de commencer par donner, car nous avons besoin

de nous vider pour ensuite mieux nous remplir (à l’image de la respiration où

il faut vider ses poumons pour pouvoir les remplir). Plus nous focalisons notre

attention sur ce que nous avons à offrir aux autres, plus nous pouvons lâcher

nos attentes et ainsi être prêt à mieux recevoir.

On ne sait pas exactement de quelle époque date cette notion, mais certains

écrits datent de plus de 1000 ans avant J.-C, ce qui nous indique l’ancienneté

de cette philosophie. Elle est évoquée dans le Taoïsme, le Confucianisme, ou

encore le Bouddhisme, mais elle était  déjà connue auparavant.  L’idée est

qu’à  partir  de  l'analyse  du  Yin  et  Yang  nous  puissions  avoir  une  lecture

globale  de  la  Vie,  une  meilleure  compréhension  de  la  manière  dont  ses

aspects  complémentaires  se  rejoignent  pour  créer  une  unité.  Quand  on

intègre cette vision dualiste de la Vie, on peut enfin réaliser que c’est une

seule et même danse.

L’invitation est de voir en soi à quels moments nous avons plus un aspect Yin

ou plus un aspect Yang, cela dépend souvent depuis quel point de vue on se

place. On peut être très Yin dans un domaine et très Yang dans un autre. On

ne peut cependant pas être seulement un des deux, puisque même dans

le Yin il y a du Yang et inversement, comme représenté dans son symbole.

Pour illustrer,  en médecine chinoise le Yin correspond au côté gauche du

corps humain et le Yang au côté droit, mais les reins sont inversés : le rein

Yin est à droite et le rein Yang à gauche. Dans le symbole, les deux pôles se

réunissent dans le cercle de la perfection,  c’est-à-dire dans une unité.  La

séparation entre les deux n'est pas une ligne verticale mais une courbe, pour

montrer la danse, l’harmonie entre les deux. 



Ce principe se retrouve dans toutes nos actions, par exemple un temps de

marche sera considéré Yang et un temps immobile Yin. Nous avons besoin

des deux et de leur alternance : on ne peut ni marcher tout le temps ni rester

statique tout le temps. 

Une bonne question à se poser, pour être dans l’harmonie, est : de quoi ai-je

besoin maintenant, d’un moment plutôt Yang ou plutôt Yin? Pour répondre à

quel(s) besoin(s) ? 

Celle-ci  est  à  reconsidérer  régulièrement  car  nous  avons  souvent  des

besoins simultanés qui nécessitent d’en prioriser certains plus que d’autres.

L’idée est de sentir sur le moment ce qui semble le plus approprié.

Quelques illustrations d’aspects Yin et Yang

NB : l’aspect yin est toujours nommé en premier et l’aspect yang en second.

1) L’immobilité, la stabilité // Le mouvement, l’action

2) Le froid // Le chaud

3) L’automne, l’hiver // Le printemps, l’été

4) Recevoir, accueillir // Aller vers les autres, offrir

5) Le plein, le dense // Le vide, la légèreté qui permet le mouvement

L’erreur serait de voir le principe de Yin et de Yang comme étant figé. Dans le

cas  présent,  le  mouvement  yin  a  créé  le  mouvement  yang,  car  c’est  au

moment  où l’on est  rempli  (= yin),  que l’on peut  commencer à donner (=

yang).  Cela  nous  montre  la  subtilité  de  la  pensée  philosophique  antique

chinoise. 



6) Le féminin // Le masculin

Contrairement à la croyance véhiculée, cela ne correspond pas aux femmes

d’un côté et aux hommes de l’autre. Chacun est composé des deux dans des

proportions variées, et certains hommes sont d’ailleurs très Yin et certaines

femmes  très  Yang.  Cela  est  encore  très  influencé  par  des  facteurs

extérieurs  :  antécédents  familiaux,  karmiques,  éducation  reçue,  pression

sociale, etc.

7) Le foncé, l’obscurité, la nuit, le calme, la Lune // Le clair, le lumineux, le

jour, le dynamisme, le Soleil

Si l’on regarde la correspondance avec notre travail intérieur, il s’agit de  la

part de lumière et de la part d'ombre (que l’on appelle freinateur, saboteur,

ego…) que nous possédons tous.  Notre  partie  sombre correspond à nos

rôles, nos peurs, nos rancunes, notre égoïsme, etc., et notre partie lumineuse

à notre  désir  d’être  de bonnes personnes,  aimantes,  présentent  pour  les

autres, heureuses, qui contribuent à un monde meilleur, etc. 

Les deux alternent régulièrement tout au long de la journée, à travers chaque

situation et nous amènent à nous poser la question de ce que nous voulons

nourrir en nous : Vais-je parler à cette personne que j'aime moins? Vais-je

manger la plus grosse part de gâteau ? Parfois nous arriverons à choisir la

lumière, parfois à la choisir un peu, et parfois pas du tout. À ce moment-là, la

question  reste  toujours  :  à  qui  vais-je  donner  le  pouvoir  ?  À  ma  part

lumineuse ou ma part d’ombre ? Est-ce que je choisis de me décourager ou

de m'encourager  ?  De m'ouvrir  ou  de me renfermer  dans ma honte,  ma

bouderie, ma souffrance ? 



8) L’eau // le feu 

Ces deux aspects illustrent très bien la danse du Yin et du Yang. Les circuits

de  l'eau  se  font  grâce  au  feu  :  l'eau  s'évapore  grâce  au  soleil,  puis  se

condense pour  redescendre sous forme de pluie,  et  ainsi  de suite.  Notre

corps  est  rempli  à  65%  d’eau  et  a  aussi  besoin  de  chaleur  pour  vivre.

L’objectif est toujours de trouver l’harmonie et l’équilibre à l’intérieur, à travers

les différents éléments, comme le chaud et le froid par exemple. Dans cette

optique, on se préoccupera en médecine chinoise de l’équilibre entre d’autres

aspects tels que le bois et le métal, entre les différentes vitesses, etc… C’est

une vision subtile et complexe.

9)  La  profondeur,  l'intérieur,  ce  qui  est  caché,  le  repli  /  Le  superficiel,

l'extérieur, ce qui est visible, la démonstration

Vaut-il mieux être introverti ou extraverti?  Il n’y a pas un aspect meilleur que

l'autre,  cela dépend des moments,  des relations,  des situations,  etc.  Être

extraverti  peut-être  bénéfique  relationnellement,  mais  aussi  fatiguant  par

moment.  Être  introverti  peut  être  reposant  pour  les  autres,  mais  aussi

ennuyeux  à  long  terme.  À  nouveau,  l’alternance  entre  les  deux  créera

l’harmonie.

10) L’inspiration / L’expiration

11) La gestation, la fertilité / La fécondation 

Pour  créer  la  vie,  nous  avons  toujours  besoin  des  deux  pôles.  Cela  est

également vrai pour la création en général :  celle-ci naît de l'immobilité, dans

le sens où nous avons besoin de faire le vide pour laisser venir l'inspiration,



et ensuite passer à l’action. L'un vient grâce à l'autre, à l’image de l’écriture :

on commence par un temps de pause, d’intériorisation, et à partir de cela on

peut commencer à écrire. La pensée est Yin, elle reçoit des perceptions, elle

observe,  et  l’association des idées,  le  mouvement,  l’effervescence,  seront

Yang.

Accueillir l’alternance

L’important  est  notre  attitude  intérieure,  en  apprenant  à  savourer

l’alternance  :  J'accueille  ce  qui  est  en  mouvement,  c’est-à-dire  la  Vie,  à

travers les temps d'observation et les temps d'action. 

Certains reprochent aux méditants de ne rien faire, de s'isoler, de se couper

du monde. Au contraire, la méditation prépare, comme pour la création, à

faire le vide pour ensuite mieux donner et agir de manière juste. On donne

mieux lorsqu’on a bien médité, c’est-à-dire lorsqu’on a décidé d'accueillir ce

qui est. L’inverse s’appelle la bouderie, et peut être marquée d’idées telles

que :  je  ne veux pas ce qui  est,  je  refuse la  souffrance,  je  rejette d’être

comme je suis ou comme sont les autres, je rejette le monde... 

MARDI 30 JUILLET (matin)



Scribe: Natacha

Suite de l’enseignement sur le yin et le yang

Le but de ce début de matinée est de continuer à apprivoiser le concept de

yin et yang, et de voir comment ça va. Comment a-t-on dormi? Comment

s’est-on réveillé? 

Nous avons eu des phases immobiles et d’autres actives, où on se tourne,

comme les torsions du dos (lors du moment de yoga du matin-même); on

prend le souffle d’un côté, on l’offre de l’autre. Cela pourrait presque être du

tai chi. Il est bon de savourer cette alternance, d’apprendre à les discerner.

Le yin et le yang ne sont pas des opposés, mais ils se nourrissent l’un

l’autre, ils existent l’un par l’autre, ils n’existent pas l’un sans l’autre.

La bouderie

Qu’est-ce que la bouderie?

On la retrouve particulièrement chez les enfants.  C’est  assez spécifique :

c’est  un mélange de  refus de pardonner, de  refus de ce qui est  et de

vengeance. C’est aussi un  refus du bonheur, c’est une manière de faire

durer les malheurs. Cela peut aussi être une colère inconsciente.

La bouderie est le refus de la joie par excellence. Cela montre la notion de

choix. Nous pouvons vraiment en être conscient et nous avons la chance

d’avoir le choix. Un non-choix est aussi un choix.



Par principe, la bouderie ne fonctionne qu’avec des gens qui nous aiment,

typiquement, un enfant par rapport à ses parents. “Je sais que tu m’aimes,

donc je vais couper la relation pour te faire souffrir et je vais me refermer sur

moi-même”.

Les gens qui boudent ne sont pas contents quand on vient les faire rire. Ils

sont encore plus en colère, surtout s’ils rigolent. Ils ont l’attitude suivante :

“J’ai  décidé  d’être  malheureux  !  Arrête  de  me faire  rire  !”.  En  voyant  ce

comportement, il est bon de pouvoir en sourire, avoir de la compassion pour

ceux qui boudent.

L’intention de la bouderie est de dissuader l’autre de recommencer à

s’opposer à son caprice, à son désir. La bouderie est une tentative d’être

victimisé pour obtenir d’être plaint et ainsi obtenir l’attention. C’est de la pure

manipulation  malhonnête  qui  ne  marche  qu’avec  ceux  qui  ont  de  la

compassion  mais  c’est  aussi  une  source  de  souffrance  pour  le  boudeur.

Certains veulent ainsi manipuler une personne, d’autres la Vie. Certains ont

un comportement de Tout-Puissant, par exemple un enfant qui tape du pied

quand il pleut. Ça ne marche pas, mais il essaye.

Les bonnes questions à poser aux boudeurs sont :

• Fais-tu bien de te mettre en colère ? 

• As-tu raison de bouder ? 

• Qu’est-ce que ça t’apporte ?

Une réponse donnée régulièrement par un boudeur sera: “Je ne suis pas en

colère et j’ai raison !”. La solution se trouve dans la 3ème question, ça ne lui

apporte rien.  C’est certain, la vengeance n’apporte pas le bonheur; ça se

saurait.



Comment agir face à une personne qui boude ?

Face à quelqu’un qui boude, il est bon d’avoir de la compassion, mais pas

de la pitié, de ne pas rentrer dans le jeu du boudeur, mais de rentrer  en

communication et lui tendre la main. “Veux-tu trouver une solution ?”, “Peut-

on négocier,  discuter  ?”.  Cela montrera s’il  y  a  une ouverture ou si  c’est

complètement fermé. Si la personne qui boude ne veut pas discuter, on peut

lui  dire qu’on la reverra dans une heure, dans une semaine,...  Ce sera à

l’autre de décider combien de temps il voudra continuer à bouder. C’est son

problème et son choix. Certains boudent toute une vie sans le savoir. On peut

respecter  le  choix  d'une personne,  et  l’aider.  On ne peut  pas  la  changer

malgré elle, on ne fait pas son bonheur. L’amour ne s’impose pas. On peut

voir l’autre dans sa souffrance. Cela fait écho à notre propre souffrance.

Rémi partage l’exemple d’une personne qui a fait la gueule à la Vie depuis sa

plus tendre enfance. Elle lui en voulait parce qu’elle la trouvait injuste. Cette

personne ne savait en revanche pas à qui elle en voulait ni pourquoi. Il faut

d’abord voir ce qu’il y a en soi (colère? tristesse? …?) pour pouvoir ensuite

s’en libérer.

Certaines personnes sont constamment dans la plainte. On ne pourra jamais

attendre le moment confortable pour lui en parler car la vérité va de toute

façon faire naître de l'inconfort. C’est pour ça qu’il faut avoir une marge de

fonctionnement. Des images qui représentent ce concept sont par exemple

un soin qui va commencer par faire mal, il peut y avoir un moment d’inconfort

possible (massage, dentiste) avant le soulagement. Il y a aussi l’image d’une

lumière forte qui peut éblouir au début; le premier réflexe sera d’abord de

fermer les yeux, on va ensuite s’y habituer et finalement rouvrir les yeux. Ça

va être ce mouvement-là  :  être  conscient  que c’est  la  vérité  qui  va nous

rendre libre, mais ce n’est pas toujours facile à accueillir. C’est pour ça qu'on

a besoin d’avoir confiance dans la personne qui va nous dire la vérité. On se

soutient  les  uns les  autres,  et  c’est  pour  ça qu’on bâtit  des relations.  Le



soutien est essentiel. Ce n‘est pas juste un accompagnant qui va pouvoir tout

nous dire. Un proverbe africain dit qu’il faut tout un village pour éduquer un

enfant. Mais Rémi ajoute qu’il faut en fait toute une population. Bienvenue

aux voisins, aux collègues…

Mouvement de solution quand on boude

Au lieu d’imploser, l’invitation est de s’ouvrir (et non d’exploser !). La gestion

des énergies entre le yin et le yang permet de mettre en mouvement. Cela

peut se faire simplement en accueillant : je suis en souffrance, je ne me sens

pas bien,  je  suis  contrarié.  Qu’est-ce que je  vais  faire ? La réponse est:

raisonner, mettre le mental au service du cœur, en adulte, et juste se mettre

en méditation afin de voir ou ça fait mal. Qu’est-ce qui souffre ? Des fois c’est

l’ego,  c’est  l’orgueil,  l’enfant  capricieux  qui  se  voudrait  Tout-Puissant.  On

trouve la solution dans la méditation. On retrouve la lumière dans le cœur,

même si ce n’est pas toujours facile. Une solution peut être simplement de

faire circuler l’énergie depuis le dos jusque devant en faisant la petite boucle,

la circulation céleste, qui met en mouvement, qui équilibre entre le yin et le

yang, entre le dos et l’avant, entre le haut et le bas.

La plainte

Qu’est-ce que la plainte?

Tout  ce qui  s’apparente  à  la  plainte  va  dans  le  sens de la  bouderie.  Se

plaindre, c’est refuser ce qui est ou a été, c'est refuser la sagesse de la Vie et

c’est  refuser  finalement  qu’elle  est  comme elle  est  pour  qu’on  apprenne

quelque chose. C'est une forme de bouderie, pour punir la Vie et le Divin.



Nuance entre la plainte et le partage d’une difficulté

Il y a une différence entre être authentique et … un participant complète : être

chiant. Rémi reprend que c’est chiant uniquement quand on le prend comme

tel.  On peut  aussi  laisser  la  personne.  Elle  se  plaint,  ce  n’est  pas  notre

problème. On l’accueille. C’est chiant si on veut la sauver ou si on prend sa

plainte.  Rémi  partage  une  anecdote:  Il  s’est  retrouvé  en  vacances  avec

quelqu'un  qui  se  plaignait  tout  le  temps  de  la  chaleur.  Il  lui  avait  donné

quelques conseils pour être souverain en été : il mettait son bob dans l’eau

froide toutes les heures afin de se rafraîchir. La personne n’a pas appliqué ce

qui lui a été proposé et a continué de se plaindre.

L’attitude intérieure va faire la différence entre la plainte et le partage. Une

même  phrase  peut  être  dite,  mais  avec  des  attitudes  complètement

différentes.  “Cette  nuit,  je  n’ai  dormi  que  4h”  sur  le  ton  de  la  plainte  ou

exactement les mêmes mots sur un ton de constat seront différents.

Quand on se voit dans le fonctionnement de la plainte, on peut l’accepter. On

sait ce que c’est et on sait qu’on l'a choisi. Tout le monde a le choix : c’est le

libre arbitre. Mais on est libre uniquement quand on a la connaissance. “Si

vous demeurez fidèles à ma parole, vous êtes vraiment mes disciples ; alors

vous connaîtrez la vérité, et la vérité vous rendra libres” (Nouveau Testament,

JC évangile selon Jean, 8-32).

L’une des caractéristique de la personne qui se plaint est la “non prise de

responsabilité". Il n'est par conséquent pas possible de guérir de ce qu’il fait

et de la conséquence de ses agissements. On revient à la victime qui n’est

jamais  responsable.  Certains  grands  spécialistes  pourront  difficilement

reconnaître qu’ils n’ont pas bien fait quelque chose. Ça peut être pathétique.

On peut à la fois en sourire, et à la fois voir que c’est dramatique pour eux.

Cela révèle une énorme insécurité. Ils sont tellement en déficit d’amour qu’ils



n'ont pas la marge de fonctionnement pour prendre le risque d'être un peu

moins aimé de l’extérieur et/ou de s’aimer eux-mêmes encore un peu moins.

Souvent la  personne dans la  plainte ne prend pas les solutions qu’on lui

donne. Il  y a de  l'attachement à sa souffrance,  que la personne boude

envers le Divin, la météo ou les circonstances. C’est un rôle. (voir doc sur les

rôles,  version  développée  et  version  condensée).  Montrer  le  rôle  à  cette

personne sera désagréable pour elle. Le boudeur va être agressif  :  “Mais

qu’est-ce que tu viens me déloger de ma souffrance ?”.

Sortir de la bouderie et de la plainte

On voit beaucoup de personnes qui boudent et qui n'ont pas les moyens de

se libérer de la bouderie. Ceux qui se plaignent sont enfermés là-dedans, ils

en ont tellement l’habitude qu’ils ne voient pas d’autres fonctionnements; ils

ne sont pas libres. Ils sont prisonniers et font toujours pareil. C’est pour ça

qu’on fait  un  chemin de liberté.  On peut sortir  de ce qui fait  souffrir  soi-

même et les autres. La bouderie engendre de la souffrance pour soi et pour

les autres,  ce qui  engendrera des comportements désagréables,  qui  eux-

même engendreront  de la  bouderie (cercle vicieux).  La première chose à

faire quand on est en train de bouder est d’accueillir qu’on est déjà en train

de bouder, réaliser qu’on peut choisir combien de temps on décide d’y rester.

Se laisse-t-on encore 5 minutes et après on passe à autre chose? Ou y reste-

t-on une heure ? Une année ? Certains font la gueule pendant des années,

ne pardonnent  pas,  ils  boudent  envers  quelqu’un.  En maison  de  retraite,

Rémi  a  vu  des  personnes  porter  une  haine  envers  la  même  personne

pendant toute leur vie. Pourquoi tant de souffrance inutile ?

Le  remède ?  Aller  se  remplir  d’amour  à  l’intérieur  par  le  Divin.  Pourquoi

commencer par l’intérieur ? Car au début, il est difficile de recevoir de l’amour

de l’extérieur. On se remplira étape par étape, puis on pourra se remplir en



faisant  la  navette  entre  l’amour  à  l’intérieur  et  à  l’extérieur.  Cela  permet

d’augmenter la marge de fonctionnement.

Joie VS plainte

Un participant  partage que la  plainte le coupe directement  de sa joie,  en

revanche,  il  continue  à  être  heureux  quand  il  reste  simplement  dans

l’expression. Pour lui, la joie est un curseur. S’il n’a plus sa joie, il n’est plus

au bon endroit.

Rémi reprend. Sur le chemin spirituel, quand on a de la joie, c’est bon signe.

“Si ta pratique te rend triste, change de pratique !”. On peut se demander

quel est l’intérêt d’un enseignement ou d’un chemin qui est uniquement dans

la tête et qui n’apporte pas de fruits au quotidien dans les choses simples.

Vérité VS connaissances théoriques

L’exemple  d’une  conférence  sur  la  paix  est  donné.  Le  conférencier  avait

beaucoup de connaissances sur la paix, l’histoire et la culture. Mais quand

une question était posée, il répondait avec beaucoup d'agressivité, il était en

guerre à l'intérieur. On peut avoir beaucoup de connaissances sur un thème

sans rien connaître. C’est une possibilité, mais dans ce cas là, on parle de

connaissances théoriques et non de vérité.

Nous sommes sur un chemin du quotidien qui se vit et répercute dans les

choses simples, comme la bienveillance. Il y a tellement de petites choses

qui vont nous rendre joyeux. Un sourire, un papillon, une sauterelle. Tout est

sujet au bonheur. Tout est bonheur.



Comment aborder la plainte avec la personne qui se plaint?

Est-ce que signaler à quelqu'un qu' il est toujours dans la plainte est utile? Et

si oui, comment le faire ? La première question à se poser est la suivante: la

personne est-elle en demande de commentaires ou non ? Nous sommes ici

sur un chemin de vérité, nous avons tous fait la demande implicitement de

recevoir des éclairages. Il est bon de choisir le moment et la manière. Pour

certains, ce ne sera jamais le bon moment pour recevoir  un éclairage. Ils

n'ont pas cette marge d’amour suffisante et seront donc toujours en réaction.

Quant  à  la  manière,  il  est  important  de  toujours  partir  d’un  endroit  de

bienveillance, et non de réaction. La réaction “Elle m’énerve, je vais lui le dire

!”  est de l’ordre de la vengeance. Ce ne sera pas confortable à recevoir.

L’autre personne est déjà en train de bouder, elle n’a pas besoin de recevoir

notre  poubelle  émotionnelle  sur  la  tête.  Afin  de  contourner  ceci,  on  peut

éventuellement demander à une tierce personne d’aller lui en parler.

Pour aborder le sujet, il est bon de dire un mot d’empathie : 

- Je vois que tu souffres de la chaleur, qu’est-ce qu’il se passe pour toi ?

- J’ai trop chaud…

- Et alors, que veux-tu faire ?

- Je veux aller dans le frigo, dans l’eau froide, avoir un ventilo…

Certaines choses sont possibles, d’autres ne le sont pas. Elle se positionne

en victime. L’idée est de l’aider à se retrouver en position de pouvoir et de

responsabilité. Des fois, certaines choses ne peuvent pas être changées. Par

exemple, si on n’aime pas un climat, aller vivre ailleurs n’est pas la bonne

solution. Nous pourrons en revanche être dans le contentement, on a plus de

chance d’avoir du beau temps si on a déjà accepté qu’il pourrait y avoir de la

pluie et que le cas échéant, ce n’est pas un problème : “L'art de vivre, ce

n’est pas d'attendre que l'orage passe, c’est d'apprendre à danser sous la

pluie” - c’est l’esprit du tao et de la méditation. 



Pour aller vers une personne qui râle, le mieux est d’y aller avec amour, au

moment où on peut. Si c’est le bon moment, un moment où elle a envie d'être

confortée, on tente. Si ce n’est pas le bon moment, on laisse aller.

Rémi  donne  l’exemple  d’une  personne  qui  pendant  une  semaine  s’est

repliée,  n’est  pas  sortie  de  la  maison,  n’a  pas  pris  de  repas  en  famille.

Finalement, ce sont des viennoiseries qui l’ont fait sortir du lit. Il est bon de

rester disponible, dans la bienveillance et de bonne humeur, de ne pas faire

de reproches, ne pas s’exclamer : “Mais que vas-tu devenir !?” mais plutôt,

demander ce qui ferait plaisir à la personne. 

L’amour, c’est parfois aussi poser une limite à un enfant. L’amour pour soi

peut être de poser une limite à un collègue envahissant ou agressif.

Reproche à l’autre

Quand  vous  vous  entendez  dire  “Comme  tu  me  le  dis,  je  peux  pas

l’entendre.”, dites-vous à vous-même: “Attends, je pose le reproche à l’autre

que c'est de sa faute si je ne peux pas entendre les choses”.

Une personne était dans la plainte et le refus de toute voie d’amélioration et a

justement dit cette phrase à Rémi. Il lui a répondu que oui, c’était de sa faute

et qu’il ne savait pas dire les choses. La personne a directement nié avoir dit

ça.  On peut  essayer  d’aider  à  voir,  mais  en l’occurrence,  cette  personne

n’arrivait même pas à reconnaître qu’elle mettait la faute sur Rémi. 

Compassion pour sa souffrance, pour le fait que cette personne ne s’aime

pas et qu’il n’y a pas de marge affective. La seule issue, c’est l’amour. Il ne

faut pas avoir peur de méditer trop !  Si une personne en est à ce stade,

pourquoi ne pas faire plus d'une heure par jour ? Il n’y a pas de risque de trop

méditer, il n'y a pas d’overdose possible. Par contre, si on passe sa vie à



méditer, il est bon de se demander quel est le but de sa vie. Ne serait-ce pas

de la fuite ? Il est important de garder les bonnes proportions.

Yin et Yang

Exemples d’éléments yin et yang

Le yin se nourrit du yang et inversément.

 Par exemple :

• le soleil est yang et la lune yin.

• le devant est yin, le derrière est yang;

• la nourriture dense est yin, elle fournit la chaleur qui est yang;

• L’extraction de produit  de la  terre nécessite beaucoup d’action (aller

creuser  et  créer  le  mouvement)  (yang).  On obtient  par  exemple  du

charbon et du pétrole qui sont lourds, denses, noirs (yin). Eux-mêmes

fournissent de la chaleur et du feu, le mouvement des flammes (yang);

• on peut s’agiter et danser (mouvement yang), puis ça va se calmer,

s’arrêter de lui-même et devenir yin;

• Parler est yang, se taire et recevoir sont yin;

• Un liquide est yin et la vapeur est yang;

• L’alcool (liquide) est yin, il provoque un effet très yang;

• Le vide serait plus (dépend de la manière dont c’est considéré) yang : il

est léger et permet le mouvement. D’autres pourraient dire qu’il prépare

au mouvement (serait donc yin).

• Les méridiens et leur organe correspondant sont aussi départagés en

yin et yang: les organes pleins (cœur, rein, foie, poumon, rate) sont yin,

alors  que  les  organes  creux  sont  yang  (estomac,  vésicule  biliaire,

intestin grêle, gros intestin et vessie). 



On peut voir des différences selon les ouvrages. Jusqu’à un certain niveau,

ce  qui  est  yin  ou  yang  est  très  clair,  univoque;  par  exemple,  la  lune  et

l’obscurité  sont  yin.  Mais  en  ce  qui  concerne  le  plein  et  le  vide,  c’est

beaucoup plus subtil. Parce que la plénitude du yin va complètement nourrir

le yang. Ce n’est donc plus très clair. Un ventre plein entraînera le sommeil,

mais donnera aussi plein d’énergie pour le mouvement.

L’alternance du yin et du yang

Tout est  alternance continuelle. C’est  le principe de la continuité entre les

deux. Le principe du Tao sera la voie qui recherche l’harmonie entre le yin et

le yang.

On peut voir l’alternance en temps (phase après phase), ou en continu (le yin

et  le yang se passent en même temps).  On peut  être immobile,  mais en

même temps en train de digérer. Il n’y a pas forcément de séparation nette

dans le temps. On peut être dans un moment complètement yin, immobile et

silencieux,  mais  en mouvement  au niveau du mental  (yang).  Si  tout  était

explosion de yang, ce serait inconfortable.

Le Tao et l’accueil de la transformation

Le Tao, c’est aussi accueillir les 4 saisons, arriver à un moment où on est

heureux qu’il y ait ce mouvement car on est dans ce mouvement. L’été est

chouette, il y a les vacances, on voit les copains. L'automne est tellement

beau. En hiver, il y a les sports d’hiver, il fait froid, on peut être à l’intérieur.

On se replie, à l’image de l’ours qui va hiberner. Puis le printemps renaît. Il y

a un bonheur dans l’alternance. Dans le Tao, on ne s’accroche pas à une

phase. On va accueillir la transformation, le mouvement et l’évolution. C’est

pour ça qu’on médite. J’accueille ce qui est autour de moi,  ceux qui  sont



autour de moi. Nous pouvons ainsi accueillir toutes les alternances, même

dans la journée.

Une étude a montré que la principale cause d’échec à l’école apparaît au

moment où les adolescents deviennent autonomes. Leurs parents leur ont

toujours dit  quand aller se coucher.  Une fois seuls, ils  sont grands, et ne

veulent  donc  plus  aller  se  coucher.  Ils  sont  par  conséquent  fatigués.  Ils

devraient  idéalement  apprendre à  gérer  leur  sommeil  de façon autonome

avant  leur  prise  d’indépendance.  L’adolescent  sera  en  rébellion  contre  le

rythme qui lui a été imposé. Si les adolescents font la fête, ils la font jusqu’ à

4h du matin. Pour certains, faire la fête est associé à un excès de nourriture,

pour  d'autres,  ce  sera  un  excès  d’alcool,  chacun  à  son  mode  de

représentation.  Est-ce  que  faire  la  fête  veut  nécessairement  dire  trop

s’éloigner de l’équilibre yin-yang ? On peut faire la fête sans être malade. 

Le yin et le yang, c’est le donner et le recevoir. On peut s’autoriser à certains

moments à être plus dans l’un ou plus dans l’autre. 

Être dans l’un et l’autre pour une activité peut être bon. Par exemple, écouter

un concert avec les dos droit est beaucoup plus facile. Cela permet d’être

actif dans l’écoute.

Un participant partage que sa première compréhension concernant l’accueil

de la  transformation est  quand il  s’est  rendu compte qu’il  n’était  heureux

qu’en été, et en plus de cela, qu’en fin de journée quand il avait fini le travail,

ou que quand il avait mangé. Il a pu identifier les moments où il n’était pas

heureux pour les changer, apprendre à les aimer. Cela lui a permis d’établir

du bonheur à tous les moments de sa vie. Trouver cette juste danse a été un

moment de grande conscience. Ça lui permet donc d’être heureux dans toute

sa vie.



Rémi reprend. On est parfaitement au bon endroit, de ne pas accepter un

aspect,  et  rejeter  l’autre.  Mais il  est  bon d’accueillir  l'effort  physique et  le

repos qui va avec, tout comme le travail et le repos. Il n’y a par conséquent

plus de travail et donc plus de corvée ! Il existe un livre qui en parle « Méditer

par amour » !

Imaginez la souffrance que cela représente de n’être heureux qu’en été ou

que le  week-end :  la  vie va être  longue… On a le  droit  de préférer  une

certaine météo, un temps modéré, mais ça ne vaut pas la peine de râler toute

la  journée  parce  qu’on  trouve  qu’il  fait  trop  chaud  ou  trop  froid.  Ça  ne

changera pas le climat. C’est là encore une réaction d’enfant qui se croit tout

puissant. Ça ne changera pas le climat, ça emmerdera les autres ! 

Yin et yang en méditation

Dans la méditation, on trouve un équilibre entre tonicité et présence sans être

stressé,  mais  sans tomber  dans le  sommeil.  C’est  pour  ça que l’on peut

méditer debout quand on sent de l’assoupissement.

La méditation, ce n’est pas forcément rien faire, loin de là… C’est être très

présent. On ne s'agite pas, mais on descend activement en soi-même. C’est

un art délicat de présence et de lâcher prise. C’est tout un art de vivre. Et il

est  dit  que  méditer  est  courageux.  Ceux  qui  n'ont  pas  essayé  ne

comprennent pas. Méditer veut dire oser faire face à qui on est, ce qu’il y a à

l'intérieur : bouderie, peur, tristesse, rancœur, tout ce dont on n’est pas fier

qui est source de souffrance. Cela demande du courage de voir qu’on n’est

pas aussi gentil que ce qu’on a envie de montrer, pas aussi généreux que ce

qu’on aurait voulu prétendre. On va faire avec ce qu’il y a, avec conscience,

mettre de la clarté dans tout ça. C’est déjà une bonne chose d’en prendre

conscience, mais il y a une marge d’évolution. Il y a aussi une marge entre



auto-flagellation et auto-glorification. On gagne en lucidité, en conscience : je

m’aime tel que je suis.

Les diverses interprétations du Yin et du Yang

Un  participant  fait  remarquer  que  selon  l’ouvrage,  on  peut  trouver  des

définitions différentes. Par exemple, dans certains courants tantriques, le yin

représenterait  la  manifestation,  la  matière,  l’énergie,  le  mouvement,  et  le

yang  représenterait  plutôt  l’information,  l’axe  autour  duquel  s’organise  la

matière. Pour Rémi, cette représentation est trop loin du concept de base

défini dans le Tao. Dans le Tao, on ne peut pas tout mettre ensemble : dans

ce  cas,  la  notion  de  concept  serait  entièrement  yang  et  la  réalisation

entièrement yin. Par exemple, le plan d’une table est yang, et la table elle-

même yin. Mais on ne peut pas mettre toutes les énergies dans le yin, cela

impliquerait  que  la  terre  entière,  que  la  création  entière  est  yin.  Il  existe

beaucoup  d'interprétations  différentes.  Il  est  important  de  revenir  au  plan

duquel  on parle.  C’est  très chinois tout  ça,  subtil.  Nous,  les Occidentaux,

avons vite fait de tout mélanger.

Certaines  personnes  sont  inversées  et  vont  transmettre  une  réalité  qui

n’appartient  qu’à  eux.  “Chacun  va  voir  midi  à  sa  porte”.  L’endroit  où  on

acquiert une connaissance peut aussi jouer un rôle.

La base du concept du yin et du yang

Le concept de yin et yang a été formulé à une certaine époque, dans une

certaine  région.  Mais  toutes  les  cultures  humaines  ont  fonctionné  par

opposés, par binarité. L’ombre est yin et la lumière est yang, il n’y a pas de

jugement de valeur. 



En Occident, cela a pu être extrapolé en notions du mal et du bien, qui eux,

n’ont rien à voir avec le yin et le yang. Si on mélange trop toutes les cultures,

on peut obtenir un résultat hasardeux.

Certains enseignements de concepts restent dans le mental. Il n’y a pas de

profondeur dans la manière dont on le vit. Il peut y avoir une bonne intention,

mais elle n’est pas vécue. Le concept du yin et du yang peut sembler très

paradoxal, la pensée y échappe.

L’enchevêtrement du yin et du yang

Pour savoir  si  certains éléments sont yin ou yang, Rémi aurait  besoin de

réfléchir, ce n’est pas toujours si facile à cerner. Cela dépend du point de vue,

par exemple, si c’est un point de vue de tantrica ou non. Dire que la femme

est yin et l’homme yang est une exptrapolation qui n’est pas du tout en lien

avec la base.

On ne peut pas dissocier à 100% le yin du yang. Il y a une touche de noir

dans le blanc et inversément. Il y a toujours de la lumière dans la nuit, de

l’ombre dans le jour.

A nouveau, il est important de penser par le plan. Lors d’une gestation, la

lumière présente sera yin, mais au niveau thermique, c’est un élément yang.

Il est intéressant d’à chaque fois voir les opposés. Le milieu aquatique sera

yin, mais le fœtus va recevoir de l’énergie de sa mère yang. La chaleur est

relative. 25°C, est-ce que c’est chaud ou froid ? Ça dépend du point de vue.

Ce n’est pas tranché très nettement.



Méditation

Garder une discipline

Rémi partage qu’un de ses enseignants lui avait dit de méditer une heure par

jour. Ce maître venait d’Inde et ne venait dans la région qu’une fois par an.

Dans ce cas, la discipline est obligatoire !  Une heure aurait  pu facilement

devenir 55 minutes, puis 45, puis 30… puis plus rien du tout ! Nous avons la

chance  d’avoir  beaucoup  de  soutien  :  un  site,  un  livre,  un  groupe,  les

méditations de groupe, les accompagnants… C’est un énorme soutien !

Aller voir en profondeur

Rémi donne l’exemple d’une personne qui fait des soins énergétiques pour

se rassurer lui-même. Les soins marchaient bien quelques jours. Il donnait un

coup  de  baguette  magique.  Mais  il  ne  se  demandait  pas  pourquoi  les

personnes avaient ces symptômes. Tous les symptômes sont une manière

que le corps a de s’exprimer, de nous parler. Il est important de comprendre

pourquoi une personne ne dort pas. Si c’est à cause de sa colère, prendre

des somnifères ne permettra pas de régler la cause. Si le système digestif est

en  vrac,  il  y  a  quelque  chose  à  digérer.  Ce  thérapeute  voulait  fuir  la

conséquence sans traiter  la cause. Lors d’une promenade avec Rémi,  ce

même thérapeute a fait une tentative énergétique afin d’arrêter la pluie. Il était

en lutte contre ce qu’il  y a, ce qui est, en l’occurrence, contre la pluie. Le

problème n’est pas le climat, mais le vêtement. Un participant partage qu’un

proverbe breton dit : “Il ne pleut que sur les cons”. 

On prend le temps de faire ce chemin car aller voir les choses en profondeur

est  une richesse.  Approfondir  le  yin  et  la  yang n’est  qu’un  prétexte  pour



approfondir  la  connaissance  de  la  Vie,  de  nous-même,  du  chemin  du

bonheur.

Différence entre joie et agitation euphorique

La  joie  peut  être  ressentie  même  dans  le  calme.  BONHEUR  =  JOIE  +

SÉRÉNITÉ. Des fois il y a de la joie circonstancielle, qui est bienvenue aussi

(humour, film, fête). 

Quand c’est  de l’humour,  c’est  encore  parfois  très  ajusté.  Des fois,  dans

certaines fêtes, c’est très forcé. C’est de l’excitation, comme des personnes

qui ont pris des substances ou qui veulent donner l'image de s’amuser pour

être inclus en société. Ce peut être un rire de façade. Il y a une notion de

compensation.

L’amour théorique

L’amour théorique est bien gentil, facile, mais ce n’est pas suffisant. Il est bon

de le cultiver à l'intérieur, mais si on ne le manifeste pas dehors, c’est comme

si on souhaitait bon appétit à quelqu’un qui n’a pas à manger. Rémi partage

l’expérience d’une personne qui  a reçu un message plein de haine et  de

violence. La personne qui a envoyé ce vocal criait en disant “Je t’aime et je te

bénis  !”.  Le  problème  de  la  personne  qui  a  envoyé  ce  message  est

l’inconscience. Ce n’est pas de la mauvaise foi, mais une incapacité à se

demander quel est son propre besoin et quel est le besoin de l’autre. Ce n’est

jamais le besoin de qui que ce soit d’être agressif et méchant, ni de recevoir

de  l’agressivité  et  de  la  méchanceté.  Elle  était  dans  l’expression  de  son

désarroi, de sa  souffrance et de son choix de vengeance. Elle avait choisi la

méchanceté,  l’ombre,  plutôt  que  de  choisir  la  vérité,  de  se  remettre  en

question  et  d’être  dans  la  bienveillance.  Cette  personne  se  demandait



pourquoi l’autre ne voulait pas le voir. Il est convaincu d’être gentil et parfait.

La réponse à sa question est qu’il est agressif et qu’il y a un long passif.

Un participant partage: la souffrance n’est pas ce qui est, mais le refus de ce

qui est. Ce n'est pas la chaleur ou la solitude qui fait souffrir. Dès qu’il voit

qu’il y a ce refus, il peut commencer à travailler sur lui-même et prendre ses

responsabilités.

Les stratégies pour se rendre malheureux

Quelles sont les stratégies mises en place dans sa propre vie pour éviter les

bonheurs  ?  Chacun  a  ses  stratégies,  certaines  sont  plus  subtiles  que

d’autres.

En cas de grandes souffrances physiques, on peut faire le choix de la refuser

(ce qui ne la fera pas disparaître) ou faire le choix de l’accepter et rester

joyeux.

Rémi partage qu’il craint d’être fatigué mais après tout, être fatigué n'est pas

forcément  un  drame.  Il  a  vu  une  personne  qui  n’avait  pas  dormi  et  qui

pourtant restait joyeuse. Lorsque la fatigue se fait ressentir, il est facile de

faire circuler les énergies et de se ressourcer si l’attitude y est.

On peut  comprendre les enfants qui  râlent  quand ils  sont  fatigués.  Ils  ne

savent pas encore gérer cette situation.



L'enchaînement des bonheurs

Il existe beaucoup de manières de se pourrir la vie, et de pourrir celle des

autres.  Mais  pourquoi  ?  Rien  de  nouveau  sous  le  soleil  (Salomon,

ecclésiaste).

La cause principale de notre malheur sont les mémoires d'enfant: le bonheur

est éphémère. Nous avons tous vécu quelque chose de bien et d’agréable

qui s’est arrêté : une tétée qui s'arrête, le câlin d'un parent qui s’arrête, nous

avons pu vivre un moment où nous avions bon chaud puis avons été exposé

au froid. Certains préfèrent donc ne pas commencer quelque chose pour être

sûr que ça ne s’arrête pas. C’est une stratégie. Mais il  est aussi possible

d’accepter d’emblée que le bonheur va durer ce qu’il va durer. La source de

la  souffrance  est  l'attachement  à  ce  qu’il  y  a.  La  clé  du  bonheur  est  de

comprendre  que  la  fin  d’une  chose  permet  le  commencement  d’un  autre

bonheur et que c’est une succession. On peut bien manger, puis continuer

avec un bon café ou une promenade, une conversation, une sieste,... Tous

les petits bonheurs s'enchaînent, on va apprendre à construire le bonheur. Il

n'y a pas de malheur.

Construction du drame VS bonheur

Il  peut  y  avoir  des  souffrances,  qu’elles  soient  émotionnelles,  mentales,

physiques.  On  peut  les  accueillir  sans  être  malheureux.  Rémi  donne

l’exemple d’une rupture suivie d’un moment de tristesse, mais sans qu’il y ait

de drame. De toute façon, l’autre personne ne peut pas aller à plus de 20’000

km, la séparation n’est que physique.

Rémi partage que parfois, il pleure encore en pensant à sa sœur et à son

frère décédés, mais sans qu’il y ait de malheur, de drame. Il n’y a que des

émotions. Sa sœur a continué son chemin, son frère a demandé à participer



aux méditations de groupe. On peut soit  construire une représentation du

drame ou du malheur, soit  accueillir  que cette représentation n’est  qu’une

illusion et  choisir  d’être  dans la  conscience du  moment présent,  unique

moment où réside le bonheur. Le bonheur n’existe nul part ailleurs.

Les publicités font croire que vous serez heureux quand vous aurez le produit

qu’ils vendent ou quand vous aurez peu-importe-ce-que-c’est dans le futur.

Tout ceci n’est que mensonge. C’est intéressant de voir qu'une pub comme

celle  de  Coca-Cola  peut  créer  une  illusion  de  manque.  La  société  de

consommation est  basée sur le  manque. Ils font  constamment  croire qu’il

nous manque quelque chose pour être heureux. Le bonheur Coca-Cola est

d’autant plus dangereux qu’en plus d’avoir du Coca, il faut être jeune, svelte,

beau, en relation légère, sportif et s’amuser afin d’être heureux. Tout ça est

un beau message de malheur. Car même les gens qui correspondent à cette

description  ne  seront  pas  heureux  avec  le  Coca.  Tout  ce  qui  est

circonstanciel est éphémère. Seul le bonheur à l’intérieur de soi peut durer

24h/24h.

MARDI 30 JUILLET (après-midi)

Scribe: Joana

Les stratégies de fuite au bonheur

Yin et Yang complément

Petit  complément  aux  enseignements  de  ce  matin  Yin  et  Yang:  si  l’hiver

n’existait pas nous ne pourrions pas valoriser l’été, sans le travail nous ne

pourrions pas valoriser les vacances.

Tout le bonheur qui se prolonge, ce n'est plus du bonheur. 



Le plaisir  prend fin s’il  n’y a pas de pause, à partir  du moment que c’est

continu ce n’est plus du plaisir.

L’importance d’alterner entre les loisirs, la méditation et les enseignements. Il

y a plein de choses simples pour nous rendre heureux, la notion qu’il nous en

faut peu pour être heureux est importante.

Jugements

En  ce  qui  concerne  les  jugements  sur  les  personnes  accompagnantes,

chacun a des jugements sur son accompagnant. Il est intéressant de voir  ce

que nous pouvons faire avec cela. En fait les jugements n’appartiennent pas

à la personne jugée mais plutôt à la personne qui juge. 

Lorsque nous voyons des jugements sur nos accompagnants, cela veut dire

que c’est ce qu’il nous faut pour notre chemin, que nous avons pas mal de

choses à apprendre avec.

Il est important de faire bon usage des jugements c’est à dire où je juge le

plus c’est exactement où j’en ai plus besoin d’apprendre, surtout quand je

considère que l’objet du jugement est impardonnable.

Un  exemple  donné  par  Rémi  concerne  son  maître  qui  venait  d’Inde,  qui

fumait un peu et teignait ses cheveux. Rémi s’est rendu compte qu’il avait

des jugements à son égard, ils ont pu en parler et il a compris que c’était son

choix tout allait bien.

Un autre exemple:  une personne accompagnée par Rémi lui  a manifesté

l’envie de se faire accompagner par un maître éveillé: pourrait quelqu’un en

maternel prétendre demander un maître de la faculté?

Un autre exemple: L’élève qui juge qu’il  n’apprendra pas l’anglais car son

professeur a un mauvais accent.

Cultiver les jugements c’est cultiver le doute, le doute c’est une stratégie de

sabotage pour ne pas être heureux et ne pas apprendre.



Exemples  de  stratégie  de  sabotage:  Oubli  de  rendez-vous,  arrivées

fréquentes en retard, être désagréable, oubli de dates d’anniversaire.

Nous sommes ensemble pour se soutenir, co-construire, pas pour se juger.

Petit rappel qu’il existe un   document sur les jugements « Quoi faire avec mes  

jugements ? »

Sabotage

Il y a des stratégies de sabotage qui ne sont pas très claires, d’autres qui

sont bien identifiées. Par contre la résolution peut ne pas être évidente. 

Relations d’amitié

Jeter  une  relation  à  la  poubelle  avec  quelqu’un  qu’on  aime  suite  à  un

événement,  à  une  petite  «  vacherie  »  par  distraction  c’est  du  sabotage.

Lorsqu’il  y a quelqu’un dans une amitié qui  fait  quelque chose de bizarre

nous  pouvons parler  et  régler  l’affaire,  l’amitié  gagnera  en  authenticité  et

proximité. 

Les relations sont essentielles au bonheur. Le saboteur est très au courant de

ce besoin, il est subtil, il agit dans l’ombre. Il est donc essentiel d’avoir des

amis  pour  nous  le  montrer.  Tel  qu’un marionnettiste,  le  saboteur  tire  des

ficelles pour pouvoir nous manipuler. 

Exemple: dans un groupe de trois amis, un partageait le fait qu’il entrait en

relation  uniquement  avec  des  personnes  instables,  les  deux  autres  sont

restés  silencieux  :  soudainement  il  a  compris  que  c’était  lui  la  personne

instable.

Sans chemin de conscience les mêmes schémas vont se reproduire.



Un exemple: quelqu’un qui est a son 4ème mariage et qui vient de se rendre

compte qu’il est incapable de bâtir une relation stable et heureuse. Il n’est

pas prêt à changer. 

Même si j’ai beaucoup de compassion pour sa souffrance, je ne peux pas

interférer dans la vie des autres, je n’ai pas ce pouvoir.

Un autre exemple: je peux obliger les enfants à aller à l’école, je ne peux pas

les obliger à apprendre.

L’illusion d’obtenir un produit parfait c’est exactement cela, une illusion.

Mépris

Une manière de saboter son bonheur c’est d’utiliser le mépris, il s’agit de la

supériorité vers quelqu’un. Souvent quand nous méprisons quelqu’un c’est

pour cacher son propre sentiment d’infériorité.

Exemple: les élèves qui n’aiment pas un prof et vous saboter ses cours. C’est

une stratégie de mépris.

Le moteur du mépris c’est le manque de confiance en soi.

Qu’est ce qui fait que je n’ai pas envie d’être avec quelqu’un?

Lorsque je le ressens je dois descendre à l’intérieur et demander comment je

me sens lorsque je suis amené à être avec quelqu’un que je n’ai pas envie?

Il est essentiel de prendre le temps de voir pourquoi je n’ai pas envie d’être

avec une telle personne.

Faire notre part peut changer la dynamique d’une relation. Jeter une amitié à

la poubelle c’est jeter ce qui a de plus précieux.

Pour pourrir une relation une personne peut suffire.



Stratégies de soutien

Lorsque la relation est difficile, je dois demander de l’aide aux alliés, à la vie

pour que je ne sois pas celui qui brise une relation consciemment.

Il y a des médiateurs qui peuvent aider à résoudre la situation. Il n’y a pas de

drame. Nous pouvons demander de l’aide à un médiateur; entreprendre une

résolution autonome de conflit et en soutien demander de l’aide aux alliés.

Relations     

Il y a peu de gens avec lesquels nous ne pouvons pas nous entendre. Par

ailleurs, quand nous pensons que nous ne pouvons pas nous entendre avec

quelqu’un nous allons en effet  pas nous entendre avec cette personne. Il

s’agit de la bouderie.

Un exemple  donné par  Rémi:  il  lui  est  arrivé  de  penser  qu’il  n’allait  pas

s’entendre avec une personne alors que, lors d’une rencontre conseillée par

une autre personne,  ils se sont très bien entendus, ça a bien passé.

Idéalisation dans les relations

Lorsque nous idéalisons quelqu’un et nous n’arrivons pas à voir ses défauts,

ça révèle un manque de discernement. Toutefois, nous allons toujours finir

par voir les défauts. Le défis se présente au moment où nous commençons à

les voir puisque la tendance pourrait être alors de ne plus voir les qualités.

C’est comme si toutes les qualités découvertes auparavant étaient jetées à la

poubelle. L’idéal c’est d’accueillir au fur et à mesure que nous découvrons

ces défauts. 

La définition de défaut est une qualité en excès. A considérer comme tel :)

Yin et Yang dans les relations d’amitié



Le yin-yung n’est pas un appel au dualisme, ce n’est pas non plus un rejet de

la dualité: c’est de la complémentarité, plus subtil que le dualisme. L’invitation

du tao est de montrer que les complémentaires participent à la dualité. D’où

l’importance de faire des échanges avec des personnes très différentes. 

Exemple: quelqu’un de très spontanée, authentique gagne à échanger avec

quelqu’un de très structurée et vice versa. Le problème se pose lorsque nous

sommes tout le temps dans le chaos ou tout le temps dans une structure très

rigide.

Relations toxiques

Dans les relations toxiques la personne donne trop à une autre personne qui

profite sans aucune réciprocité. Il faut s’en défaire. Je vaux plus que ça. Ce

que j’ai à donner, je dois le donner aux bonnes personnes.

Il peut y avoir des relations déséquilibrées, ça peut arriver, ce n’est pas un

problème, à moins que la personne soit de mauvaise foi ou manipulatrice.

Dans ce cas, il faut oser dire, oser couper. Subir des gens comme ça c’est du

manque d’amour pour  soi.  Les personnes comme ça ne changent pas et

nous ne pouvons pas les changer car ils ne veulent pas le changement. Ainsi

nous n’allons pas chercher à les changer, ni à leur donner tout ce que nous

avons.

Exemple: dans le livre Le père Goriot de Honoré Balzac il y a l’exemple des

deux filles qui ruinent leur père, pour des coquetteries, en le faisant finir sans

rien, dans la misère.

MERCREDI 31 JUILLET (après midi)

Scribe: Lys / Pascal



Le Confucianisme 

Introduction

Après  avoir  mangé  de  bonnes  pâtisseries  et  fait  une  baignade  dans  la

rivière, Rémi précise qu’on est là pour se faire la vie heureuse et qu’il n’y a

pas besoin de charger le bateau.

Les deux grandes philosophies qui se basent sur le yin et le yang sont le

confucianisme et  le  taoïsme.  Elles  ont  des  points  communs  et  quelques

différences. 

Confucius et Lao Tseu s’inspirent de la même cosmogonie, qui repose sur la

notion de Tao (ou Dao) : la matrice, la source du monde.

La Vie de Confucius     

Il y a plusieurs preuves de son existence, contrairement à Lao Tseu dont les

traces historiques sont plus floues. 

Kongfuzi ou maître Kong, appelé Confucius par les jésuites au 16ᵉ siècle du

fait de la difficulté à prononcer son nom chinois pour les européens. 

Il est né vers 551 av J.C. dans la province de Shandong (province de l'est de

la Chine, sur la mer Jaune). Né dans une famille noble, son père décède

quand il est encore jeune. Bien que pauvre, sa mère lui donne une bonne

instruction. 



À  l'époque,  les  six  disciplines  enseignées  aux  élèves  étaient  :  les  rites

spirituels,  la  musique,  la  conduite  des  chars,  le  tir  à  l’arc,  l’écriture  et  le

calcul. 

Il  est intéressant de voir  quelles étaient les disciplines enseignées à cette

époque en Chine, cela montre les connaissances qui sont valorisées selon

les  contextes,  car  selon  les  époques  et  les  cultures,  cela  peut  changer

complètement. 

Lorsqu'il a 17 ans, sa mère décède. Il doit alors travailler dans la fonction

publique, il continue à étudier l’histoire, la philosophie et les textes anciens. 

Il commence à enseigner. 

Sa philosophie s’élabore, ses idées humanistes se diffusent. Il fonde la 1ʳᵉ

école  publique  connue  au  monde.  C’est  une  nouveauté  car  jusqu’alors,

l’instruction était plutôt réservée aux personnes nobles et l’usage était d’avoir

un enseignant pour un seul étudiant ou un petit groupe. 

Vers 50 ans, il retourne à la fonction publique  avec des responsabilités en

tant  que  ministre  de  la  justice  dans  sa  région.  Sa  politique  humaniste  a

durablement marqué le pays. Cependant, il est déçu par la corruption et la

cupidité des princes. Il  démissionne alors et part durant 12 ans pour faire

connaître sa philosophie dans les provinces voisines. 

Confucius ne cherche pas à fonder une religion. Il n’évoque pas les esprits et

aborde peu les choses sacrées.  Il  s’intéresse surtout  à l’être humain et à

l’organisation de la vie dans la cité. Il  respecte les traditions et les textes



classiques de son enfance et se distancie des dieux. Sa philosophie s’établit

sur les valeurs humaines.

“Celui qui ne sait pas ce qu’est la vie, comment saura-t-il ce qu’est la mort ?”,

“ Tout le monde va mourir, mais tout le monde n’aura pas vécu”. 

Une approche empirique de la connaissance

Il propose une approche pragmatique et empirique de la connaissance. Il n’a

pas cherché à analyser les choses et à rester dans la réflexion, mais plutôt à

transmettre une sagesse qui soit applicable, qui aide au quotidien et qui se

pratique en société. L'idée est d’acquérir, non pas une vaine connaissance,

mais une connaissance utile. 

Acquérir beaucoup de connaissances théoriques peut être intéressant, mais

on peut aussi s’y perdre. Il s'agit de trouver un équilibre. C’est l'exemple des

personnes qui sont toute la journée dans des bibliothèques, mais ne vivent

pas. Trouver l’équilibre : on lit et après, on met en pratique !

Selon la philosophie de Confucius, c’est le savoir qui peut élever l’individu et

l’apaiser. « Étudiez, comme si vous aviez toujours à acquérir ; et craignez de

perdre ce que vous avez acquis ». (jnana yoga : yoga de la connaissance) «

Acquérir  la  connaissance  tranquillement,  apprendre  sans  perdre  l’intérêt,

instruire les autres sans relâche ». C'est une attitude de choisir de ne pas se

lasser d'apprendre . C’est l’exemple de certains élèves à l’école qui donnent



tout au début de l’année puis s’épuisent en cours de route et se découragent.

C’est une attitude à trouver tout au long de la vie.  

Accueillir ce qui est et accueillir le changement

Ordre cosmique immuable dont l’empereur est le modèle sur terre, maintenir

l’ordre  social  et  politique.  Harmonie  avec l’ordre  cosmique pour  la  vie  en

société. Image du vieillard qui a acquis sagesse, savoir et compétence.* 

*à prendre directement sur les notes de Rémi

Il y a là une différence avec le taoïsme qui vise à accueillir le changement

alors que le confucianisme invite à accueillir ce qui est. Là encore, entre ces

deux philosophies, on trouve la complémentarité yin yang. Elles ne sont pas

opposées, mais complémentaires. Il n’y a pas de jugement de valeur dans la

mesure où il finira par se passer ce qui doit se passer. 

Les pratiques rituelles sont jugées essentielles pour améliorer le caractère

moral  et  la  qualité  de  vie  des  citoyens.  Confucius  invite  à  respecter  les

conventions sociales et la hiérarchie pour que chacun accepte sa place. Cela

peut être rassurant, ou pas du tout selon les cas. En effet, on peut prendre

l’exemple de la condition des femmes qui, à une époque, ne pouvaient pas

parler à table. Ce n’est pas plus mal que ça ait changé. 

« Les hommes sont tous semblables par leur nature profonde ; ils diffèrent

par leurs us et coutumes ». 



Il défend une société établie sur la noblesse de cœur et le mérite. Pratiquer la

vertu est essentiel pour pouvoir se gouverner soi-même.

« L'homme honorable recherche la Voie, et non les biens matériels ».

Suite et héritage du confucianisme 

Sa philosophie  se fonde sur  quatre  piliers  :  le  respect,  le  sens  moral,  la

tolérance et la piété filiale.

À 67 ans, il revient dans sa ville natale pour écrire, étudier et enseigner à des

disciples de toutes classes sociales. La vertu n’est pas innée, elle est le fruit

d’un  apprentissage  avec  beaucoup  de  rigueur.  Les  actions  humaines

interviennent dans l’équilibre entre le ciel et la terre, en positif et négatif. 

Il y meurt en 479, peu avant la naissance de Socrate. Par la suite, beaucoup

des  principes  de  Confucius  se  sont  ensuite  retrouvés  dans  les  religions

monothéistes, mais à son époque, ils étaient novateurs. 

Historiquement, la religion a commencé par l’animisme qui est une vision qui

consiste à percevoir  Le Divin dans les éléments et les forces de la nature.

Dans la continuité de l’animisme, selon la pensée chinoise de l’époque : les

actions humaines interviennent dans l'équilibre entre le ciel et la terre. Pour



lui, l'empereur est un intermédiaire. Ce dernier avait beaucoup de pouvoir,

mais  beaucoup  de  contraintes  et  de  règles  à  respecter  pour  maintenir

l'harmonie cosmique. Cela explique l’approche conservatrice de Confucius. 

Aujourd'hui, on a accès à ses enseignements car à la fin de sa vie, il a rédigé

et  compilé l'ensemble.  Ses disciples ont  aussi  pris  beaucoup de notes et

transmis son engagement.  Il aura regroupé les textes de sa sagesse en cinq

ouvrages. 

Le  Yi  King  est  un  texte  fondateur  de  la  civilisation  chinoise.  Le  principal

ouvrage, le Lunyu, rassemble les entretiens entre le maître et ses disciples.

Le Mengzi a été rédigé par un disciple éponyme, Mencius, au 3è siècle av. J-

C, lui-même considéré comme le second sage de l’histoire chinoise. (p 170-

171).  Il  insiste sur  la  responsabilité  de cultiver  les vertus inscrite  dans le

coeur : compassion (pardon), honte (morale, bonne foi), modestie (respect),

discernement du vrai et du faux (conscience), sans lesquelles ont est pas

humain. Un coeur qui compatit est le germe du sens de l’humain, la honte

germe du juste, modestie germe religieux (spirituel), vrai du faux germe du

discernement.

Le  sinologue  Marcel  Granet  :  «Ce  n’est  point  une  science  abstraite  de

l’homme que Confucius et ses fidèles ont tenté de fonder, c’est un art de la

vie  qui  embrasse  psychologie,  morale  et  politique.  Cet  art  naît  de

l’expérience,  des  observations  que  suggère  à  qui  sait  réfléchir  la  vie  de

relation et auxquelles s’ajoute le savoir légué par les anciens. À cet art ou à



ce savoir convient le nom d’humanisme. Il s’inspire d’un esprit positif. Il ne

tient compte que de données observables, vécues, concrètes.»*

Répandu d’abord en Asie, il a été diffusé en Europe aussi par les Jésuites (Ils

voulaient diffuser leurs pensées, mais ont finalement plutôt été inspiré par le

tao et  l’on ensuite apporté en Europe) et  a influencé les philosophes des

Lumières. Jules Ferry y voyait une morale universelle à enseigner dans les

écoles de la République.

* La partie en italique n’a pas été développée par Rémi pendant le stage, ce

sont uniquement ses notes.   

L’ambition     

Certains nobles ont refusé de rester princes. 

Ce fait  peut  être une recherche de sens,  une lâcheté,  une rébellion,  une

recherche de bonheur pour soi,  l'orgueil,  cela peut être multifactoriel.  Être

haut placé ce n’est pas que des bénéfices, ce n’est pas évident d'accéder à

une vie spirituelle quand on est possédé par ses biens. 

La pression pour gravir les échelons peut être source de stress. Dans le film

La Tresse, une femme se met beaucoup de pression pour gravir les échelons

de la société.



MERCREDI 31 JUILLET (matin)

Scribe: Marianne/Nadejda/Amaury

Le corps yin et yang 

Pour parler des corps, un corps Yin sera un corps avec plus de confort ;) Un 

corps yang sera un corps plus élancé par exemple. 

On peut par contre avoir un corps yin ou yang, ou en tout cas plus yin ou plus

yang, et avoir une tendance inversée dans le caractère. Notre caractère est 

de toute façon composé de multiples couches. 

Yin et Yang, un mouvement, une harmonie. 

Quelqu’un demande ce qui se passe si on sépare le yin du yang ? C’est la 

mort physique. C’est le moment où le mouvement se sépare de la masse et 

cela laisse un corps inerte. 

Le yin et le yang n’est pas à comprendre avec la tête seulement, c’est une 

expérience intérieure à dé-couvrir. 

Le mépris

Le mépris, un fonctionnement récurrent, s’accueillir avec son mépris est la 

première étape. 

Pourquoi, si on accueille pas qu’on a du mépris à l’intérieur, on ne peut pas 

s’aimer profondément. 

Quoi faire avec son mépris ? Le transmuter ;) La sincérité est la clef de la 



transmutation. 

Il est possible que nous ne nous apercevions pas du mépris qu’on a en soi 

envers autrui ou soi-même. Gratitude aux personnes qui ont le courage de 

nous éclairer intérieurement. Sans eux, pas de conscience du mépris, et pas 

de libération du mépris.

***

Lorsque le mépris devient un fonctionnement récurrent, la personne qui vit 

ceci va penser que les autres ont le même fonctionnement. Elle prête donc 

ses pensées à autrui. Elle va souvent avoir l’impression d’être rejetée. 

De plus, le mépris est entre autres composé d’énormément de jugements, et 

ce qu’on juge chez l’autre on le juge chez soi également. 

Mépris de l’autre revient donc à mépris de soi-même. 

Gratitude aux alliés qui sont là pour nous aider à la transmutation ;) 

Le tao
Le Tao est une voie, il est également la voix de l’intuition.

Le Tao est un chemin, il est également action 

juste. 

Les enseignants du Tao sont les personnes appelées les “saints”. Pourquoi ? 

Parce que leur caractère a été purifié. Le mot “saint” n’a rien de religieux 

dans ce contexte. 

On parle d’un être humain qui a purifié ses karmas et son égoïsme. Petite 

note sur le karma, quand on a purifié tous nos karmas, qu’est-ce que cela 

signifie ? 



• Qu’on a fait tous nos pardon depuis l’éternité. 

• Avec des mots différents, qu’on s’est alignés avec la conscience de 

l’Univers. 

• Avec encore d’autres mots, qu’on ne désire rien par égoïsme. 

• Mais encore, que la gratitude porte notre être, que l’amour guide nos 

actes, que nous vivons avec dignité. 

“L’intention de ces paroles

est de laisser votre

mental vide et non plein. 

Si vous n’en retirez que des connaissances, 

c’est que vous êtes passé à côté.

Le satsang n’est pas un enseignement, mais un éclaircissement

permettant de rétablir 

la vraie compréhension et

de dissiper l’illusion” 

Mooji

Pourquoi ces paroles ? C’est en continuité avec l’enseignement du Tao, avec

l’enseignement vivant que nous avons vécu au stage à Bogève. 

(Satsang : d’origine sanskrite, Sat = La Vérité ; Sang / Sangha = l’assemblée,

la  réunion.  Le  Satsang  est  donc  la  réunion  avec  La  Vérité.)

Le Tao est  indescriptible,  ineffable,  il  dépasse la  compréhension humaine

intellectuelle.  



Le Tao se révèle au sage. 

Dans notre tradition, certains parleraient de Soleil Central, central car il est au

centre  Qu’est-ce que cela signifie ? Se centrer signifie s’approcher de😉
notre  centre  intérieur,  cela  signifie  s’unir  avec la  conscience de l’Univers.

C’est la voie que le yoga propose également. 

Rappel  :  Les  postures  (asanas)  dans  la  voie  du  yoga,  ne  sont  qu’une

préparation  au  commencement  de  la  méditation,  à  partir  de  là  elles

deviennent  d’avantage.  La posture est  un tout  en soi,  un tout  en Soi  😉
Lâcher le mental permet de découvrir le Tao dans la posture. 

Le Tao naît de l’Unité, ses qualités sont d’être indéfinissable, indescriptible,

impalpable, il nous dépasse. Bonne nouvelle, la sagesse de l’Univers est plus

grande  que  la  nôtre  ;)  

Le symbole du yin et du yang nous montre plusieurs enseignements, le Tao

n’est  pas  réductible  à  ce  symbole  (le  tai-ji-tu).  

Dans le yin il y a du yang, dans le vide il y a du plein, dans le yang il y a du

yin,  dans  la  floraison  il  y  a  la  suite…  

N’essayons pas de saisir cela seulement avec notre mental, la découverte du

Tao  naît  d’une  contemplation.  

Référence  biblique  :  “Dieu  ne  tient  pas  dans  les  temples  faits  par  les

hommes”.  

On pourrait également dire que Dieu ne tient pas dans une boîte, fusse-t-elle

immense.  



Le symbole du yin et du yang nous montre également que dans le principe

même  de  création,  il  y  a  la  multiplicité  et  l’unité.  

L’unité a créé le yin et le yang, qui sont les principes de la Vie, et qui ne sont

pas  opposés  à  l’unité.  

Le Tao est en tout, La Vie est le Tao. Comprendre le Tao c’est comprendre

l’Univers.  

“Connais-toi toi-même”, la célèbre phrase gravée sur le fronton du temple de

delphes,  est  en  continuité  avec  le  Tao.  

Mais, qui suis-je ? La méditation est une décantation absolue. À un moment

de  cette  décantation  on  observe  la  nature  de  l’Univers.  

Pour  comprendre  le  Tao il  y  a  donc  besoin  de  méditer.  L’encombrement

intellectuel  serait  un  écueil.  La  véritable  connaissance  est  Vivante.  

***

Les  enseignements  sont  une  transmission  de  sagesse  vivante.  

Le  Tao  se  vit  dans  chaque  instant.  

Dans le Tao il n’y a pas d’opposés, la seule constante est l’impermanence. 

Le symbole du “yin yang”, appelé le Taï-ji-tou, ne correspond pas vraiment au

Tao. Le Tao peut être abordé dans la contemplation du symbole, immobilité et

mouvement  vivent  ensemble.  

Dans  la  contemplation,  l’expérience  se  dévoile.  

On pourrait  dire que le Tao se cache derrière le Taï-ji-tou, il  peut être vu



comme la ligne invisible et sans épaisseur qui sépare et englobe le yin et le

yang. 

Tao, danse cosmique, 

Unité et multiplicité, 

Immobile, je danse, 

Libre 

Histoire de la Chine

Les concepts de yin et de yang remontent environ à 3’000 ans avant J.-C., on

les  retrouve  en  particulier  dans  la  médecine  chinoise  à  l’époque  de

l’Empereur Jaune vers 2’500 ans avant JC.

Dès le  6ème siècle  av.  J-C,  la  Chine foisonne d’écoles  de sagesse.  Les
sages parlent  peu des Dieux,  des Esprits  à nourrir  et  de l’immortalité.  Ils
s’intéressent  aux  personnes  vivantes  et  au  salut  individuel,  par  une
philosophie  appliquée  au  quotidien.  Ils  enseignent  sur  le  libre  arbitre,  la
liberté,  la  responsabilité,  la  recherche  de  la  vérité,  la  connaissance,
l’harmonie…
À cette époque, en chine, 2 grands enseignements, Confucius et Lao Tseu
(Tao).
(Le Bouddha pour l’Asie.)
Confucius et lao Tseu s’inspirent de la même cosmogonie, qui repose sur la
notion de Tao (ou Dao) :  la matrice, la source monde. Le Tao ordonne le
monde et en maintient l’harmonie. Il est indéfinissable et échappe totalement
à l’entendement humain.
Le Tao peut être appréhendé par l’intuition et ses effets dans la nature. Il
devient alors source d’inspiration et modèle de vertu. C’est pourquoi il  est
aussi qualifié de «chemin ou de voie» : le sage tend vers la perfection du Tao
en se reliant  à  lui  et  en l’imitant.  Le Tao évoque aussi  l’idée de flux,  de
mutation, de mouvement. Ce flux permanent de la vie cosmique est traversé
par deux forces contraires et complémentaires : le yin et le yang.

Cette vision du Tao correspond assez bien à notre conception du Divin. Il n’a



pas  les  caractéristiques  très  humaines  des  divinités  grecques  avec  leurs

passions et leur égoïsme. Et il n’a pas non plus l’indifférence que Lui prêtent

certains en le voyant comme un démiurge (Créateur) éloigné et inaccessible.

Il  est  intéressant  que  déjà  à  l’époque  le  Tao  était  considéré  comme

accessible à travers l’intuition (le Coeur) et à travers la nature. L’invitation

était déjà de regarder et à l’intérieur (yin) et à l’extérieur (yang).

Le Tao est équilibre et s’occupe de toute situation pour le mieux, avec des

desseins  et  une  sagesse  qui  nous  dépassent.  Voir  le  tao,  c’est  prendre

conscience  de  la  vie  qui  nous  entoure  et  réaliser  que  nos  vies  sont  en

continuité avec la nature.

Le tao est aussi appelé le chemin ou la voie.

Cela signifie que l’objectif du sage est de tendre vers l'harmonie en se reliant

au tao. Pour nous, le parallèle à notre époque, c’est de se relier au Divin et

de l’imiter dans l’amour en action.

Le  tao  évoque  l’idée  de  flux,  de  mutation  et  de  mouvement.  La  seule

constante  est  l’inconstance.  Ce  flux  de  vie  est  possible  justement  par  le

mouvement constant du yin et du yang. Le yin et le yang sont une danse

cosmique  d’alternance,  de  complément,  de  création.  On  peut  le  voir

notamment au niveau des atomes, une masse importante au centre (yin) et

un électron (mouvement) yang autour.

L’objectif est de trouver notre place dans l’Univers.

Accueillir la vérité, déjouer la victimisation

Recevoir une vérité peut être ressenti comme inconfortable, mais le fait de

l’accueillir  permet  de  recevoir  le  cadeau  et  rend  la  vie  plus  belle.  

Une astuce importante :  Faire la différence entre ce qui est inconfortable et

désagréable.  Comment  faire la  différence ? Quand je bois une tisane qui

n’est  pas  très  désirée  gustativement,  ce  peut  être  très  agréable

intérieurement. Et pourtant, quand je la bois ce n’est pas très confortable.  



***

Comment  recevoir  une  vérité  ?  Accueillir.  Choisir  d’accueillir.  

Communiquer n’est pas aisé. Dire la vérité n’est pas facile. Recevoir la vérité

n’est  pas  facile.  La  vérité  déménage  l’égo.  Accueillir  le  déménagement.  

Il  y  aura  des  émotions  face  à  la  vérité.  

Un  conseil  important  :  Prendre  la  responsabilité  de  mes  émotions.  

Gare aux tentatives de la victime à ce moment, elles peuvent se manifester

de différentes façons : 

• “Ce que tu m’as dis m’a blessé-e” 

• “Je me sens blessé-e par ce que tu m’a dit” 

• “Etc…” 

La bonne attitude est : “Je ne doute pas de ta bonne intention, même si ce

que  tu  me  dis  réveille  une  émotion  chez  moi”.  

Conseil important :  Ne pas répondre trop rapidement, méditer suffisamment

pour  apaiser  l’émotionnel  avant.  +  Demander  de  l’aide  aux  alliés  bien

évidemment. 

JEUDI 1 AOÛT (matin)

Scribe : Priscilla / Pascal



Regard sur le monde actuel

Changer de regard pour mieux comprendre l’Univers

Le yin et le yang sont à la base de la pensée chinoise, cela se retrouve dans

beaucoup d’arts martiaux par exemple. 

Pour comprendre une culture,  il  y  a besoin de s’immerger  en elle,  de se

nourrir de son art, sa cuisine, sa littérature, son architecture. La notion de

changer son point de vue est importante. 

Certains disent «Si vous voulez comprendre la pensée chinoise, mangez du

riz ! ».

Dans la  formation  d’acupuncteur  que  Rémi  a  suivi,  ils  imposaient  d’avoir

pratiqué un art martial.

Il  a  ainsi  essayé  l’art  chevaleresque  du  tir  à  l’arc  japonais  (la  Chine  a

beaucoup influencé le Japon). 

La pratique d’un art martial permet d’entrer en contact avec notre ressenti,

ainsi qu’avec la notion de discipline. 

Par  exemple  dans  l’aïkido,  l’intention  est  d’avancer  avec  les  deux  pieds

toujours au contact du sol, afin d’être stable et conscient.

Dans  sa  formation,  il  était  également  proposé  d’avoir  étudié  autant  que

possible certaines notions de philosophie afin d’avoir une vision de l’individu

dans l’univers.

Connexion à la nature

Après  l’époque  des  Lumières,  on  a  eu  tendance  à  considérer  l’humain

comme séparé de la nature. 



Nombreux sont ceux qui refusent encore de voir l’impact de l‘humain sur le

changement climatique. 

Pour l’anecdote : certaines personnes se sont demandées quelles espèces

animales faudrait-il conserver plutôt que d’autres si l’on ne faisait rien contre

le dérèglement climatique. 

Les scientifiques ont  répondu qu’on ne pouvait  pas vivre en dehors de la

nature,  que  pour  garantir  la  continuité  de  la  vie  sur  Terre,  il  nous  fallait

sauvegarder toutes les espèces.

Il existe des personnes qui vivent dans leur quotidien en ne concevant les

animaux que sous une forme artificielle, par exemple que les poissons ont la

forme  du  poisson  pané.  Ils  ont  perdu  toute  forme  de  continuité  avec  la

nature. 

Rémi a mis du temps pour accepter que des arbres soient taillés en ville, par

la suite un ami lui a expliqué qu’entre les immeubles il n’y avait pas de place

pour que leurs branches continuent à pousser. 

La nature a souvent un aspect décoratif, des plantes en pot ont remplacé les

arbres. Il y a une déconnexion de la terre. On peut le voir dans les jardins du

18ème siècle, notamment dans les jardins à la française, qui incarnent très

bien la force de l’humain domestiquant la nature. 

Les jardins zen, eux, ont au moins le mérite d’être méditatifs. 

Il y a d’ailleurs une grande diminution des insectes et des oiseaux, plus de

70% de la masse totale des insectes dans le monde a disparu.

700 000 km environ de haies ont été supprimées en France, alors qu’elles

contenaient une faune très dense.

On peut voir aussi un parallèle entre le lien à la nature et à la domestication

des personnes dans les villes où de plus en plus de contrôle y est exercé. 



Pour  nous  qui  habitons  dans  des  maisons,  en  ville  pour  certains,  il  est

important de se considérer en lien avec la nature et le cosmos.

C’est pour cela qu’il est important de faire le lien avec le Tao qui a développé

cette relation à l’univers.

Cette démarche nous permet de ne pas se retrouver comme tous ces êtres

déconnectés, et du coup en souffrance.

Perte de sens : de la dystopie à la réalité

Dans  les  ouvrages  de  psychologie,  il  est  écrit  qu’une  des  sources  de

souffrance principale de l’humain est la perte de sens. 

On peut voir que si l’humain perd la connexion au sacré, que s’il perd de vue

le fait que sa présence sur Terre a une fonction, il se trouve dans un état

d’angoisse intrinsèque. 

On a un contrôle relatif sur notre quotidien, mais, étant déconnecté du reste,

on ne sait pas ce qui se passe et c’est  très déstabilisant. 

De plus en plus dans notre société actuelle, il y a aussi la perte d’aptitude de

connexion aux autres. 

C’est pour ça que ce que nous faisons dans notre groupe est précieux. 

Pour référence, dans le film Denise Calls Up, au lieu de se voir, les gens ne

font que de se téléphoner. 

On peut aussi faire référence au livre Le meilleur des mondes de Huxley qui

montre vers quoi on risque d’aller avec un contrôle génétique, où chacun est

préparé dès le début à exercer une fonction précise. 

C’est comme dans le livre 1984 où le principe est la surveillance. 

D’ailleurs en ce moment même, un AI est en travail sur comment associer la

génétique et la surveillance…

On peut voir comment paraissait atroce l’idée qu’il y ait des caméras qui nous

surveillent il y a des années en arrière. Maintenant, il y a des caméras partout



et on n’en est même plus conscients (Il  y a en ce moment sur Terre, une

caméra pour 8 habitants). Ils ont réussi à nous faire croire que c’était pour

notre sécurité. 

Sur  les  lieux  de  travail,  il  y  a  des  caméras  aussi  et  l’individu  n’est  plus

beaucoup considéré. 

Dans le roman Farenheit 451, dès qu’il y a des livres, ils sont brûlés. 

Dans notre société, pas besoin de les brûler, ils disparaissent au profit du

numérique.

Il y a un grand appauvrissement au niveau de la lecture, beaucoup de jeunes

ne lisent pas ou plus, car les écrans leur offrent la facilité. 

La capacité d’acquisition a été ainsi transférée sur les écrans, mais ce n’est

pas la même capacité d’appropriation, pas la même capacité de vocabulaire.

Ce sont ces capacités acquises via l’apprentissage par la lecture qui aident

ensuite à formuler des concepts. 

Il est important de découvrir le cinéma, la lecture et la cuisine de différents

pays  pour  ouvrir  son  champ mental  à  d’autres  fonctionnements,  d’autres

usages.

Communication vivante et profonde

On peut constater les difficultés de communication qui sont présentes entre

les personnes. Il est étonnant de voir des gens qui jouent à des jeux en ligne

avec des individus à l’autre bout de la Terre alors qu’ils ont de la difficulté à

saluer leur voisin d’immeuble. Ils n’en voient pas l’intérêt par exemple. 

Il y a aussi la question de communiquer pour dire quoi. 



Quand on a plein d’amis pour aller en soirée, on peut se demander qu’est-ce

l’on connaît de ces amis et qu’est-ce qu’ils connaissent de nous ? Ils savent

comment on danse, quel âge on a, quel boulot on fait, et quoi d’autre…? 

L’âge est devenu un facteur très important dans la société. Plus les individus

sont jeunes, plus cela semble important :  quelqu’un de 16 ans ne va pas

sortir avec quelqu’un d’« âgé » qui a 20 ans.

Dans des soirées, il  n’y a souvent aucune discussion profonde où l’on va

pouvoir parler de ce que l’on vit, de sujets de société, de ses souffrances, etc.

Il y a une vraie pauvreté dans nos communications. 

La profondeur et  l’authenticité dans nos communications ça se cultive,  ce

n’est pas forcément quelque chose qui se développe tout seul, c’est quelque

chose qui se développe en groupe. 

D’où l’intérêt de partager des expériences en groupe, par exemple avec un

artiste  et  son  public  au  théâtre  ou  encore  lors  de  spectacles  de  danse,

d’opéra… Sentir l’artiste qui pourrait oublier son texte, qui fait le cadeau de

raconter  une histoire,  voir  que c’est  vivant.  Sentir  la  musique et  l’énergie

autour de nous, qui vibre dans la salle et le partager ensemble. 

Et ce n’est pas la même chose si on avait été seul avec cet artiste, ce n’est

pas la même joie que de le partager avec d’autres personnes dans la salle. 

Trouver la liberté à travers les nuances

Envie et peur : les deux faces d’une même pièce ?

Quelle est la différence entre être généreux et faire les choses pour se faire

aimer ? 

Tout est dans l’harmonie du yin et du yang. On va essayer de faire en sorte

que l’élément principal de notre démarche soit la générosité. 

On a tous de toute façon envie d’être aimés, et c’est adequat ça crée du lien.

Et en même temps, on a tous peur d’être aimés. 



Quand on prend conscience de ceci, on est dans cet équilibre du yin et du

yang. 

Chaque fois qu’on a envie de quelque chose, il  y a en même temps une

partie de nous qui y voit un inconvénient. 

Un bon exemple est avec l’envie de manger, on peut avoir la peur de grossir,

d’être ballonné qui est présente. 

On  est  tous  perpétuellement  dans  cette  complexité.  Si  je  m‘attache  à

quelqu’un ou à quelque chose, est-ce que ça va durer ? 

Rémi  connaissait  quelqu’un  qui  ne  choisissait  comme  amis  que  des

personnes pour qui  il  avait  que peu d'estime, car il  avait  trop peur de se

retrouver dans son complexe d’infériorité douloureux où les autres pourraient

le rejeter en disant qu’il n'était pas à la hauteur. Il avait peur que cela réveille

ses blessures de manque d’estime pour lui-même. 

Du coup, il réalisait qu’il n’avait jamais eu de relation d’amitié satisfaisante. 

Pour lui, le bon côté, était que si un de ces amis le rejetait, cela ne le touchait

pas, car il était dans du mépris pour chacun de ses soi-disant amis. 

C’est une manière de se protéger de la souffrance, mais du bonheur aussi

par conséquent. 

Relation entre souffrance et plaisir

Il y a eu des tentations de trouver une parade à la souffrance, c’est ce qui

notamment a été proposé par le bouddhisme et le stoïcisme, qui sont deux

philosophies intelligentes et subtiles. 

Tout le monde a envie d’éviter la souffrance et d’aller vers le plaisir. 

La proposition du chemin, c’est d’accueillir autant la souffrance que le plaisir

pour être dans le bonheur. 

Le bonheur est indépendant de ces deux aspects. 



Quand on réalise que la souffrance n’est pas un drame et qu’on peut aussi

l’appeler « inconfort », on est déjà sur la bonne voie. 

Ce n’est pas confortable d’avoir une émotion ou une sensation physique trop

intense,  mais  c’est  moi  qui  vais  déterminer  où  je  choisis  de  placer  mon

curseur, où je place mon « trop ». 

Je peux aussi regarder comment je me suis identifié à mon mental et mon

corps. 

Par exemple : mon corps souffre, mais je ne suis pas ce corps (c’est le même

principe qui est utilisé dans le bouddhisme et le yoga). 

Il n’y a pas de dénigrement du corps, mais juste un rapport harmonieux. Je

ne suis pas pur esprit, je suis aussi un corps, yin et yang. 

Ce qui fait souffrir, c’est l’attachement au plaisir. 

Le plaisir ne peut être un plaisir que s’il est éphémère, sinon il devient vite un

inconfort voire une souffrance. Par exemple avec la nourriture, manger est un

plaisir, trop manger devient problématique. 

La bonne nouvelle est que chaque plaisir qui se finit est une ouverture vers

un autre plaisir. 

C’est pareil pour les relations, au bout d’un mois de vacances passé avec

quelqu’un, on peut se dire qu’on laisse la relation se reposer quelque temps

pour avoir la joie de se retrouver ensuite. 

Juste  être  dans cette  conscience qu’il  n’y  a  pas  besoin  de s’attacher  au

plaisir. 

Une des grandes phrases de tantra est : « l’attachement fait souffrir ». 

On retrouve cette notion de détachement dans le bouddhisme, le taoïsme, le

confucianisme. 

Chez les grecs, c’était une notion de sobriété pour être libre de l’attachement

à la matière. 



Quand on a compris qu’il n’y a pas un objectif à atteindre, mais qu’on essaie

juste d’être de plus en plus heureux, La Vie peut devenir très légère et facile.

Mon attitude comme meilleur prédicteur de ma réaction

Selon l’attitude dans laquelle je suis, le moindre événement peut être une

source de joie ou un problème. 

Si  je  suis  détendu,  les  choses  peuvent  être  perçues  comme drôles  (par

exemple : une gourde qui tombe et fait du bruit). Tandis que si je suis tendu,

je me dis qu’au moindre dérangement il n’y a pas de respect (par exemple :

quelqu’un qui mâchait un chewing-gum en classe à l’époque était considéré

comme du manque de respect). 

Où est-ce que je mets la notion de qu’est-ce qui me dérange ? 

Quel est mon seuil de tolérance ? 

Ici on peut faire référence au confucianisme : J’accueille ce qui est, en et

autour de moi, La Vie et ses manifestations (un bâillement, un étirement,…) 

Chemin vers l’amour véritable

Suivre le cours de l’amour

Les personnes célibataires  ont  parfois  envie  d’être  en couple  et  ceux en

couple ont parfois envie d’être célibataires. 

On peut se poser la question suivante : est-ce qu’on peut voir l’autre comme

un cadeau à tout moment ? 

Si je prends conscience que je suis dans un moment qui va se transformer,

changer et que c’est l’ordre des choses, c’est accepter d’avance qu’il y va y

avoir une évolution. 



Chacun va acquérir des aptitudes relationnelles et créer une relation de plus

en  plus  riche,  avec  un  nouveau  bonheur,  une  nouvelle  intimité,  où  l'on

accepte l’autre encore plus loin, plus fort. 

La relation n’est plus la même, mais on accepte qu’elle évolue. 

Parfois, on se rend compte qu’on a joué à un jeu d’illusion et les masques

sont tombés. Alors on se dit ok, on a appris ce qu’il y avait à apprendre, et

parfois on reste amis. 

A certains moments, il n’y a plus besoin de maintenir une relation sur un plan

sentimental. 

L’amour en dehors des cases     

La différence entre l’amitié et la relation sentimentale c’est cette notion de

partager beaucoup de temps ensemble ou de dire que l’autre est une relation

privilégiée ou prioritaire. 

Dans les critères du couple, ça pourrait être la sexualité, mais pas toujours. 

C’est à chaque paire d'individus de déterminer à quel moment on s’estime

être en couple, chacun peut le définir comme il veut. C’est lié à notre société

d’avoir besoin de boîtes pour ranger, classer. 

Les religions ont beaucoup contribué à ces boîtes en disant que les relations

sexuelles devaient avoir lieu uniquement dans le cadre du mariage. C’était

pour que la sexualité soit axée sur la reproduction. 

Au Moyen Age, ils accusaient les gens qui dérangeaient d’être des sodomites

et les mettaient ainsi au bûcher… facile !



Pour fonctionner, on a tous besoin d’un cadre, et le tout c’est de déterminer

quel cadre est approprié à quel fonctionnement.

Polyamour

Le polyamour est très à la mode depuis une vingtaine d’années. 

C’est déjà très compliqué de s’engager dans une relation et de savoir ce qui

s’y joue, alors plusieurs… 

Ce n’est pas une question d’un point de vue moral, mais d’un point de vue de

conscience. 

Voir que la relation physique n’est pas anodine, qu’il y a du yin et du yang,

qu’il y a une communication et un partage dans l’intimité. 

C’est la même chose dans des relations physiques entre hommes ou entre

femmes. 

L’idée étant  qu’il  n’y  ait  pas de rôle figé,  mais une danse entre  celui  qui

accueille l’autre et celui qui est accueilli, une transformation. 

La transformation c’est la règle du tao. 

Le polyamour c’est parfois de l'attachement, de la manipulation de soi-même

ou de l’autre. 

Il est intéressant de constater que le cadre du mariage afin de contrôler, ça

ne fonctionne pas : il y a environ 80% d’infidélité estimée dans les couples.

Environ 30% d’enfants ne sont pas du père supposé. 

Cela permet d’enlever le mythe de l’homme infidèle et de la femme vertueuse

et dévouée. 

Il est important d’être au clair sur ce qui se joue, apprendre à aimer est tout

un chemin. 



Le polyamour peut être vu comme un symbole de liberté, en réalité c’est

souvent  une  fuite  de  la  profondeur  dans  les  relations  :  «  Si  un  de  mes

partenaires me déçoit, c’est pas grave, j’en ai d’autres sous la main ». 

Pour les personnes qui gardent des gens de côté, « au frigo » (ce qui est très

courant), ça reflète un manque affectif, parfois involontaire et inconscient, et

ça fait une superposition de relations où il y a beaucoup de souffrances. 

De plus, ce n’est pas considérer l’autre à part entière, on l’utilise. 

Cela est présent autant chez les hommes que chez les femmes, même si

parfois cela se manifeste différemment. 

En  fait,  ces  personnes  ont  peur  d’être  seules  et  de  faire  face  à  ce  qui

s’accumule en elles. 

Quand on a cette peur, quoi faire ?!?..  Méditer !

La méditation comme remède au sentiment de solitude

Les personnes qui ont peur d’être seules n’arrivent pas à méditer en général,

elles se retrouvent face à elles-même et c’est la panique. 

On peut avoir de la compassion quand quelqu’un qui nous dit « je n’arrive

pas à méditer ». 

Beaucoup de gens ont  commencé à méditer  5 minutes tous les jours en

augmentant petit à petit jusqu’à ce que ça devienne un plaisir. 

Une fois qu’on a compris que c’est chouette, qu’on se sent bien en méditant

et qu’on se sent libre qu’on n’a besoin de rien, qu’on se libère de ce qui nous

fait souffrir, de nos troubles affectifs et douleurs physiques, que c’est comme

si on avait repris une louche de bonheur, alors méditer devient facile.

Les personnes qui ont peur de la solitude vont courir à l’extérieur, chercher

plein de relations, plein de loisirs, plein de travail. 



Les  personnes qui  disent  qu’elles  aiment  être  seules  ont  en  fait  un  vide

profond et le remplisse dans un mode hyperactif.

 

Yin et yang : trouver l’équilibre

Il est important de considérer cette notion de trouver un équilibre entre le yin

et le yang pendant sa vie. 

Rémi par exemple était très lent quand il était enfant, très nonchalant, puis

progressivement il s’est mis en mouvement, au point où il a dû apprendre à

devoir freiner et ne rien faire. 

Trouver  son  équilibre  veut  dire  se  poser  la  question  :  est-ce  que  mon

fonctionnement part d’un vide ? Est-ce que je suis dans une compensation ?

Est-ce que j’ai besoin des autres ? 

Avoir besoin des autres, c’est sain dans une certaine proportion. 

En effet, on a besoin des autres dans la société. D’ailleurs, la plupart des

personnes qui disent être solitaires ont en réalité peur des relations.  

La méditation comme chemin vers l’inconscient

L’idéal c’est de pouvoir aller vers les autres en partant d’une plénitude. 

En méditant, ce qui est inconscient va émerger. Comme l’image d’un bocal

avec de l’eau trouble, quand l’eau est agitée, on n’y voit pas bien et quand

c’est plus calme, on y voit plus clair. 

Les voyages sont une manière d’aller encore plus vite et profondément dans

cet inconscient. 



Du coup, on va combiner les deux : la méditation pour avoir de la clarté et

notre autonomie, et les voyages pour aller voir plus loin ce qu’on n’arriverait

pas à voir seul. 

C’est pour cela que c’est un chemin et non pas une thérapie dans laquelle on

demande à l’autre de faire la plupart du travail. 

Une thérapie c’est moins sollicitant, on n’arrive pas aux mêmes résultats, ou

pas à la même vitesse. 

Le chemin demande beaucoup d’efforts, la thérapie beaucoup d’argent.

Différence entre être amoureux et amourosité

Être amoureux, c’est être dans un amour extrêmement intense envers une

personne. 

L’expression  italienne  «  ti  voglio  bene  »  pour  dire  qu’on  veut  du  bien  à

quelqu’un est tout à fait appropriée. 

Il y aura aussi un élan physique. 

Etre amoureux, c’est combiner toutes les dimensions de l’amour :  l'éros qui

est  l’amour  physique,  filia c’est-à-dire  se  sentir  bien  ensemble,  avoir  des

choses à se dire, et finalement  agape,  on veut le bien de l’autre pour lui-

même, pour ce qui est bon pour lui.

L’amourosité  est  un  sentiment  différent  :  on  veut  être  avec  l’autre  par

égoïsme, comme une consommation, une utilisation inconsciente. 

C’est : « je veux que tu contribues à mon bonheur ». Tandis qu’être amoureux

c’est « je veux contribuer à ton bonheur ». 

L’amourosité c’est la posture d’enfant, l’immaturité. 

Les enfants prennent tout pour acquis et veulent seulement recevoir. Il n’y a

pas de gratitude pour l’autre. 



Quand le partenaire ne correspond plus à ce qu’on attendait, soit on trouve

quelqu’un d’autre, soit on fait en sorte qu’il parte. 

Dans le choix des partenaires, il y a des critères physiques. Je vais chercher

quelqu’un avec telle taille, tel âge par exemple, en fonction de l’estime que

j’ai pour moi. Par rapport à la catégorie dans laquelle je m’estime, je vais

chercher quelqu’un qui soit dans cette même catégorie. 

Les critères peuvent varier, cela peut être : je suis assez beau ou intelligent

ou artistique… afin de séduire des personnes qui  sont dans ce genre de

registre aussi. 

On peut  voir  toute la souffrance qu’il  y a dans ce mécanisme et  toute la

confusion qui en découle. 

Une illustration d’un fonctionnement alternatif serait par exemple le suivant :

quelqu’un rentre plus tôt  du travail  et  voit  sa femme au lit  avec un autre

homme. Sa femme vient s’excuser à lui  et lui  demande qu’il  la pardonne,

l’homme lui dit que si elle a besoin de vivre autre chose pendant un moment

avec cet autre homme, alors pourquoi pas, qu’elle vive ce qu’elle a à vivre, il

n’est pas là pour l’empêcher d’être heureuse.

Celui qui aime va chercher le bonheur de l’autre et non pas à avoir l’autre

pour soi. 

Est-ce que j’aime l’autre pour qu’il soit heureux ou est-ce que je veux que

l’autre me rende heureux ? 

Personne n’a le pouvoir de me rendre heureux sur Terre, ça n’existe pas. En

revanche,  je  peux  contribuer  au  bonheur  d’autres  personnes  et  des

personnes peuvent contribuer au mien. 

Mais personne ne peut avoir la responsabilité de me rendre heureux.

Et personne n’a le pouvoir de me rendre malheureux non plus. 



Quand on fait des reproches à quelqu’un, c’est qu’on se déresponsabilise de

son propre bonheur. 

On peut exprimer à l’autre son point de vue, comment on s’est senti, et on en

discute. Mais quand on dit que l’autre est un égoïste, qu’il fait toujours ci ou

ça, alors on n’est pas dans la bonne direction. 

Petite phrase sur laquelle méditer : «C’est quoi un égoïste ? Un égoïste c’est

quelqu’un qui ne pense pas à moi ». 

Le chemin c’est qu’on ne fonctionne comme ça que de temps en temps et de

moins en moins souvent. 

Est-ce que je suis avec quelqu’un pour lui  donner ou pour que l’autre me

remplisse ? 

Ça ne va pas marcher si les deux personnes veulent que l’autre le remplisse. 

Transformer les tensions en connexion

Dans certaines relations, quand on sent qu’il y a une tension, cela peut être

un bon protocole que de se retrouver et commencer par méditer. 

On peut aussi commencer par se prendre dans les bras sans rien se dire, se

donner les mains, se mettre face à face et voir  le soleil  dans le cœur de

l’autre : un temps de yin. 

Quand je suis en tension avec quelqu’un, plutôt que de mettre des mots tout

de suite et chercher à savoir  qui a raison, il  va être plus profitable de se

connecter cœur à cœur. 

Au lieu de savoir qui a tort et qui a raison, nous allons apprendre comment

aimer l’autre plus loin.



Quand  je  comprends  et  intègre  ceci,  je  suis  réellement  en  chemin  vers

l’amour véritable, vers la liberté, la paix et le bonheur.

VENDREDI 2 AOÛT (matin)

Scribes : Laurent / Pascal

Remarque introductive sur l’alternance du Ying et du Yang 

Le rythme de cette alternance afin de retrouver une harmonie ne sera pas le

même pour chacun. L’équilibre pourra se retrouver parfois plusieurs fois dans

la même journée, mais aussi avoir un rythme plus lent, le lendemain, voire la

semaine suivante.

Le Tao 

Le tao est un chemin d’harmonie et de bienveillance, il n’y a pas la notion de

punition, mais bien la notion d’éducation, afin d’être heureux en apprenant à

aimer.

Le shivaïsme 

Le shivaïsme est une voie rapide.

Shiva est représenté entouré d’un cercle de feu pour détruire les miasmes de

l’ego, de la peur et de l’attachement. 

Rémi  a  expérimenté  le  shivaïsme.  C’est  une  voie  d’ascèse,  qui  a  bien

fonctionné pour Rémi, parce qu’il avait l’attitude juste. La notion de légèreté

dans les ascèses est paradoxale : Ne surtout pas entrer dans la notion de

privation, mais juste faire le choix de vouloir, à travers l’ascèse, se dégager



de ce qui nous fait du mal. Ce n’est pas un bras de fer avec la vie ou Le

Divin. 

Substances et addictions

Illustration  du  principe  ci-dessus  avec  l’arrêt  de  la  consommation  de

Cannabis  ou  d’alcool  :  Lorsque  je  prends  réellement  conscience  que  la

consommation de cannabis me met du brouillard dans la tête, m’empêche

d’être lucide et affecte mes relations, je prends conscience que cela me fait

du mal et l’arrêt de la consommation viendra de cette prise de conscience et

non  d’une  interdiction  ou  d’une  pression  extérieure.  Même  chose  avec

l’alcool. 

Toutes les addictions sont une tentative illusoire de fuir la souffrance, mais

sont sources de souffrance en réalité.

Témoignage  d’une  participante  qui  indique  que  durant  ce  stage  elle

expérimente le détachement par rapport aux sucreries par le fait même que

cela soit accessible et permis. 

L’interdiction crée l’envie. 

Un  bon  exemple  de  ce  phénomène  est  la  communication  autour  des

cigarettes. L’industrie du tabac a cherché à créer l’envie de fumer en faisant

écrire sur des panneaux que la cigarette était interdite aux adolescents, ce

qui a permis précisément de susciter l’envie chez les adolescents et de faire

en sorte qu’ils commencent à fumer.

Une autre technique pernicieuse de l’industrie du tabac - maintenant que le

lien entre cancer du poumon et tabac ne peut plus être nié – est de relativiser

et de minimiser l’influence du tabagisme : les cigarettiers ne disent plus que

le  tabac  n’est  pas  la  cause  du  cancer  du  poumon,  mais  ils  citent  de

nombreuses autres causes du cancer du poumon et diminuent l’importance



du tabac. Le but est de relativiser et de brouiller les pistes. Du coup on arrive

plus  à  différencier  entre  ce  qui  est  important  (le  tabac)  et  ce  qui  est

anecdotique. 

La  même  tactique  de  communication  a  été  adoptée  par  rapport  à  la

consommation d’eau potable et à l’économie de l’eau : on dit aux gens de

fermer le  robinet  d’eau lorsque l’on se lave les  mains ou lorsque l’on se

brosse les dents, alors que c’est l’industrie et l’agriculture qui consomment la

grande majorité de l’eau (environ 90%) et que l’économie faite en fermant le

robinet est anecdotique.

Il n’y a pas de substance anodine, même prise sporadiquement. L’alcool «

alimentaire » pris en toute petite dose et de manière espacée, n’est toutefois

pas un problème.

Notre chemin spirituel 

Le chemin que l’on partage, n’est pas un chemin d’austérité comme dans le

shivaïsme, mais un chemin de conscience et de vérité.

Pour nous, la nourriture fait aussi partie du travail.  Pourquoi est-ce que je

mange ? Est-ce par plaisir, est-ce pour me nourrir, ou est-ce que je suis en

train  de  compenser  ?  Il  est  important  d’en  prendre  conscience,  tout

simplement.  Lorsque  je  prends  conscience  que  je  suis  en  train  de

compenser, je suis libre de choisir une autre solution : méditer, partager un

moment d’amitié, ou alors continuer dans ma compensation.

La compensation est très souvent affective et émotionnelle : le manque est

souvent affectif et émotif et c’est là qu’on ressent un besoin de compenser.

Comment revenir au tao ? par le tao ; en d’autres termes, comment revenir à

l’harmonie ? par l’amour.



L’enseignement c’est de l’amour, mais si la personne est bloquée dans sa

bouderie et son refus, on ne peut rien faire et il vaut mieux laisser un temps

de réflexion. 

Peut-être que l’accompagnement reprendra ou peut-être que non. 

Avoir tort ou raison, c’est un jeu de l’ego et parfois on n’arrive pas à le voir

tellement on est dans le jeu de l’ego. Il est important de pouvoir sortir de la

bouderie pour apprendre et faire un pas vers plus de confiance en la vie.

Pour tout le monde : allez regarder où est-ce que je sabote mes relations. Je

sabote  mes  relations  car  elles  me  font  peur.  Peur  de  souffrir,  si  elles

s’arrêtent,  par  exemple,  mais  encore  bien  plus  souvent  par  peur  d’être

heureux. L’objectif est de voir cela. 

Il est très important de mettre en œuvre immédiatement les enseignements

transmis lors du stage, pendant que nous sommes soutenus par l’énergie,

sans attendre de recevoir les notes, avec le risque de reporter encore plus

loin (jamais ?) l’intégration dans ma vie des enseignements.

Quand on méprise son accompagnant, en réalité on est en colère contre la

vie et on méprise Le Divin. 

Si on ne change pas son attitude, on va souffrir plus longtemps. 

Nous ne sommes pas en charge de l’univers - Le Divin s’en occupe - on a

juste à s’occuper de ce qui se passe dans notre cœur. Ainsi, au lieu de se

préoccuper de ce que la vie et les autres vont m’apporter, se demander plutôt

ce que je peux apporter à la vie et aux autres.

Témoignage d’un participant : pendant que Rémi nous parlait de Confucius,

je me demandais ce que j’avais à apprendre de la vie de Confucius, mais en

fait le plus important est de rester attentif, afin de bénéficier de l’énergie de



Rémi pour permettre de mettre en route mes nouvelles décisions et de me

transformer. 

Rémi :  On  va  se  nourrir  de  plusieurs  façons  différentes  :  corps  mental

(compréhensions, histoire, culture), corps émotionnel avec nos relations et

notre corps physique (nourriture, sport).

Un  autre  participant :  Il  est  important  pour  chacun  d’examiner  avec

authenticité ses jugements sur ce qui a été dit  sur l’énergie que transmet

Rémi.  Est-ce  que  je  prends  à  100%  ou  bien  est-ce  que  je  relativise  ?

Relativiser est une technique du saboteur pour ne pas faire son chemin. Or,

on fait son chemin pour soi et non pour Rémi.

Parallèles avec le jeu

Les temps de jeux sont des temps d’expérimentation, la façon dont je me

comporte en jouant reflète comment je me comporte dans ma vie. 

Ce  n'est  pas  un  stage  purement  théorique.  Le  stage,  c’est  un  peu

d’enseignement, mais beaucoup d’interactions, des temps de méditation, etc.

Il est important de voir ce que l’on attend lorsque l’on joue.

Aux cartes, il est arrivé à Rémi de se rendre compte qu’il n’avait pas gagné,

mais qu’il s’était beaucoup amusé, y compris de la joie des autres. L’invitation

pour nous est de se positionner dans une attitude parentale et non dans une

attitude d’enfant. L’enfant veut gagner, l’adulte est content que les enfants

s’amusent : éloge du lâcher prise. 

Par rapport  au fait  de gagner ou de perdre,  il  est  important  de voir  deux

choses.  D’une part,  comprendre qu’il  y  a une rotation,  une fois  c’est  une

personne qui gagne et une autre fois c’est une autre personne. C’est l’univers

qui décide. D’autre part, être dans cette confiance que si l’on gagne, c’est



que cela nous fait du bien de gagner et que si l’on perd, c’est également que

cela nous fait du bien. Lorsque je perds, c’est mon humilité qui gagne.

D’où vient l’envie de gagner, de l’ego, d’une insécurité ? Le voir permet de se

détendre.  Je m’implique comme si  je voulais gagner,  mais je lâche sur le

résultat sur le vouloir gagner. L’idée est de s’amuser même si l’on perd. 

Le fait  de jouer c’est  aussi  une manière d’être en interaction.  Rémi a eu

beaucoup de plaisir avec des jeux très ennuyeux, le jeu est secondaire, c’est

le plaisir d’être ensemble qui compte, et de pouvoir lâcher sur le jeu auquel

on joue. Quand on a remis cela dans la juste perspective cela aide.

Notre relation au jeu, c’est comme notre relation à la vie. Si ce n’est pas le

jeu que je voulais, vais-je pour autant entrer dans une attitude négative (en

boudant ou en y allant à reculons) ? Est-ce que c’est le monde qui fait faux,

qui est injuste - qui choisit le mauvais jeu - alors que moi je sais comment

cela devrait être ? Cette attitude est similaire à celle d’un enfant de deux ans

qui voudrait expliquer la vie à ses parents. 

Pour nous, il est important d’admettre une fois pour toute que Le Divin fait le

mieux pour nous et qu’il a infiniment plus de sagesse que nous.

Au sujet de la Grâce

Quand vous jouez, soyez en contact avec la grâce. Il y a les règles du jeu

bien sûr, mais parfois si une personne ne connaît pas les règles on va la

laisser tout  de même gagner -  même si  son action dans le jeu n’était  en

principe pas permise - car elle ne savait pas la règle. C’est cela grâce, choisir

l’humilité pour élever quelqu’un.  

Un autre exemple peut être donné avec les conseils. Lorsque l’on n’a pas

écouté un conseil, il peut survenir une conséquence négative. Mais parfois Le



Divin intervient : tu as compris la leçon alors je t’aide à retrouver un travail

(par exemple), Il me fait grâce de la conséquence négative.

Un point  important par rapport  à la notion de grâce, c’est  qu’elle survient

lorsque les  circonstances n’ont  plus  d’effet  pédagogique et  ne permettent

plus d’apprendre. 

Rémi  donne  l’exemple  d’une  personne  qui  avait  un  cancer  dans  tout

l’abdomen. Les médecins ont ouvert et tout de suite refermé en disant qu’ils

ne pouvaient plus rien pour cette personne et qu’elle n’en avait plus que pour

deux  ou  trois  mois.  Son  cancer  devait  lui  permettre  de  faire  un  chemin

spirituel mais comme elle avait fermement décidé de ne pas avancer vers Le

Divin, le cancer ne servait plus à rien et Le Divin lui a enlevé son cancer. Elle

avait l’occasion d’apprendre à se laisser être aimée, mais elle a refusé. Elle a

toujours un potentiel spirituel si un jour elle décide de se mettre en chemin.

Proposition  de  sujet  à  développer  lors  d’un  autre  moment

d’enseignement : 

La différence entre les voyages que l’on fait avec Rémi et les voyages fait

grâce à la prise de substance, en particulier avec l’Ayahuasca.

VENDREDI 2 AOÛT (après-midi)

Scribe : Lys / Pascal

Le Taoïsme 

Le taoïsme est l'autre approche qui est née à peu près à la même époque

que  le  confucianisme.  Lao  Tseu  (Laozi,  son  nom est  déformé  par  notre



prononciation occidentale), est l'un des plus connus à avoir développé cette

pensée. Les premières traces que l’on retrouve de lui datent du 4ᵉ siècle av.

J-C. Né dans le sud de la Chine au 6ᵉ siècle av. J-C, conservateur de la

bibliothèque royale et philosophe, il prône la vie en harmonie avec soi-même,

les autres et l’univers, un message de paix et d'harmonie. Cette philosophie

est nouvelle à une époque de guerres entre états avant que l’empire Chinois

ne s’unifie. 

Âgé, il part en retraite spirituelle dans l’ouest de la Chine. C’est là qu’il aurait

dicté à un disciple le Tao Te King (Daodejing), le livre de la voie et de la vertu,

texte majeur du taoïsme. 

La voie du Tao, la force cosmique qui régit l’ordre de la nature. La différence

du taoïsme avec certaine religion, est qu'il n'y a pas de personnalisation de

cette force. Elle est considérée comme une sagesse, une puissance, mais

n'est pas personnifiée, contrairement aux dieux grecs qui sont très humains

ou les divinités égyptiennes qui sont symbolisées par des animaux, dans la

continuité de la pensée chamanique et animiste.

Selon sa philosophie,  pour être vertueux,  l’être humain ne cherche pas à

obtenir un résultat ou à forcer un effet, il respecte le non-agir et suit le cours

de l’existence, telle l’eau qui s’écoule sans effort. C’est la notion du fleuve qui

suit son cours. 

Faire l'action juste mais ne pas vouloir à tout prix autre chose que ce qui est

déjà. Le non-agir n’est pas synonyme de passivité et de fatalisme, mais plutôt



d’une adaptation aux situations. Il est question d’attendre le moment opportun

pour bien agir dans un lâcher prise et une confiance en la vie. Accompagner

le mouvement de la vie. 

Le risque serait de tomber dans une résignation. La différence est subtile,

cela a vite fait de dévier. C'est là où beaucoup de philosophies peuvent partir

à la dérive et perdre leurs sens premiers. 

Ne pas aller dans la voie de l'agitation, en faisant cela, on croit  qu’on va

contrôler le monde. 

C'est l'exemple de la pluie : je ne peux pas lutter contre la météo et faire

cesser la pluie mais simplement prendre un parapluie. La non-résistance: “

apprendre à danser sous la pluie". 

En revanche, dans certains cas, la résistance est justifiée. C'est là la limite du

confucianisme et du taoïsme. Parfois, l'empereur contribue à l'unité et parfois,

c'est une source de dysfonctionnement. Il y a un devoir de désobéissance

quand l'autorité est dysfonctionnelle (les nouveaux guerriers). Il est question

d’une non-résistance à la vie, et  non pas d’une non-résistance à tout.  La

méditation, dans le non-agir, prépare l'action juste. 



De toute façon, il  y  aura un mouvement,  la proposition est l’accueil  de la

transformation constante. Je suis dans le cours de la rivière et donc je me

déplace avec.

VENDREDI 2 AOÛT (après-midi bis)

SCRIBE :  Léa / Pascal

Histoire et concepts du Taoïsme

Afin d'être vertueux, l’être humain est invité à ne pas chercher à obtenir un

résultat  ou  à  forcer  un  effet,  il  respecte  le  non-agir  et  suit  le  cours  de

l’existence, telle l’eau qui s’écoule sans effort. 

Le non-agir ne signifie pas la passivité, le fatalisme, mais plutôt l’adaptation

aux situations. 

L’idée est d’attendre le moment opportun pour bien agir, avec lâcher prise et

confiance en La Vie. J'accompagne le mouvement de La Vie. 

Comme  dans  le  confucianisme,  le  Tao  est  relié  à  une  idée  de  flux,  de

mouvement, d’impermanence, comme dans la nature. La vertu suprême dans

le Tao est la souplesse. 

Il  est  important  d’entretenir  une  certaine  souplesse  physique  si  l’on  veut

pouvoir entretenir une souplesse mentale, de l’esprit, comme dans le yoga. 

Les autres vertus prônées sont la spontanéité, l’adaptabilité, la fluidité. 

Dans l’éducation au Taoïsme, on apprenait  aux enfants les techniques de

concentration et de respiration. 

Il est intéressant de voir que ces techniques étaient déjà pratiquées au VIème

siècle avant JC. 

Les disciples recevaient un nom d'âme, mais aussi un “registre” (sorte de

talisman),  et  des “généraux”  (représentation des soldats  divins,  dits  aussi



alliés), qui vont les aider dans leurs fragilités et dans les difficultés du chemin

face au saboteur. On n’a rien inventé.

Chez les bouddhistes également il y a aussi des initiations pour recevoir des

protecteurs.

On  peut  donc  voir  que  ces  rites  existent  dans  beaucoup  de  traditions

différentes. C’est un élément rassurant de voir que c'est écrit dans les textes

sacrés, que ça existe dans différentes civilisations, et qu’on en retrouve des

traces.

Le taoïsme a également développé des rites d'initiation sexuelles. Le tantra

existait déjà à l'époque. Ils traitaient la sexualité avec beaucoup de sacré. 

Les enseignements étaient d'abord destinés à l'empereur et aux personnes

lettrées, car cela implique d'avoir du temps et l’argent nécessaires. 

Référence du livre sur la sexualité taoïste. -> voir avec Wahid

Boutade sur les adolescents pudiques qui  cachent leur nudité à tout  prix,

comme si leurs attributs étaient des attributs jamais vus dans l’histoire de

l’humanité. 

Le Tao est donc la doctrine du non agir. 

Par contre, le taoïsme contient énormément de préceptes et d’interdits, ce qui

peut être un frein à l'évolution. 

Comme dans le confucianisme, on retrouve l'idée de trouver sa place dans le

cosmos  céleste,  mais  aussi  sur  Terre.  Ils  respectaient  également  les

traditions de hiérarchie, ce qui peut être considéré comme un travers dans

les deux philosophies, car il est difficile de s’extraire de sa condition sociale

dans ce cadre. 



Le Tao explique la commencement de l'univers. Il utilise la notion de “qi”, le

souffle, qui correspond à “l’Esprit” dans la Bible, et à la “Pneuma” grecque. 

Le  premier  Qi,  la  première  émanation  du  chaos,  donne  naissance  aux

éléments naturels, aux étoiles et aux planètes. Ils avaient leur cosmogonie,

avec au début une unité, une énergie primordiale qui se scinde en deux, en

yin et en yang.

Cela  correspond  à  la  manière  de  voir  dans  la  Genèse,  dans  le  premier

testament.  On retrouve le  saint  esprit  avec le  souffle,  la  création avec le

verbe, la séparation du jour et de la nuit.

Tout le mouvement de La Vie résulte de l’attirance et de la tension entre ces

forces complémentaires, elles ne sont pas opposées, elles sont co-créatrices

de vie. 

Quand le yin est séparé du yang, il n'y a plus de vie. Sans l'un ou l’autre,

c'est un corps inerte.

On rappelle que le yin et yang se retrouvent dans nos méditations, dans notre

propre connexion, pour nourrir nos énergies. 

La  vision  du  Tao  est  qu'on  fait  partie  de  ce  grand  tout,  avec  l’idée  de

comparaison entre le grand cosmos et notre corps comme microcosme. Nous

sommes constitués des 5 éléments extérieurs (bois, feu, terre, métal, eau),

en relation avec tout, notamment avec le climat extérieur, comme une météo. 

On équilibre ce microcosme avec le macrocosme, avec la conscience que si

on agit sur l'un, on agit sur l'autre. Rien n'est séparé.

Les  Taoïstes  voient  à  travers  l’harmonisation  du  corps  le  reflet  d’une  vie

harmonieuse, source de sérénité. Ils sont donc très attentifs à la circulation

de l'énergie dans le corps, d'où le développement de l'acupuncture à cette

époque, avec la cartographie des méridiens.



Un exemple  de  “preuve”  de  l’acupuncture,  c’est  que  les  mains  s'arrêtent

spontanément  sur  les  méridiens,  d’où  sort  de  l'énergie,  quand  on  est

détendu, qu’il n’y a aucun point de tension. 

La matière est associée a l'énergie, il n'y a pas l'un sans l'autre.

Exemple de Rémi  :  un jour,  un ami  médecin  lui  dit  qu’il  ne croit  pas  en

l'acupuncture. Rémi lui explique que cela n’a rien à voir avec la croyance,

qu’il y a juste des faits, mais peut-être qu’il ne les comprend pas. 

Rémi  expérimente  avec  lui  une  session  d’acupuncture,  avec  une  aiguille

plantée, il lui propose de décrire le trajet électrique qu'il sentait, puis de lui

demander s'il  y avait un nerf associé. Son ami a bien dû reconnaître qu’il

sentait bien un courant mais qu’aucun nerfs y était associé. 

Cette  suspicion  et  la  remise  en  question  rappellent  l’obscurantisme  qui

régnait au Moyen Âge, où toutes croyances autres que celles établies étaient

condamnées. 

Si  on pense que “Ça n'existe pas car  je  ne comprends pas comment  ça

marche”, cela permet d'identifier les limites de son humilité.

L'important n'est pas ce que nous attendons de la vie, mais ce que la vie

attend de nous. Victor Frankle ?

On retrouve cette idée de circulation des énergies dans nos méditations, par

exemple avec la boucle céleste, ainsi que dans les pratiques de Tai Chi. On

peut faire circuler l’énergie soit à l’intérieur de soi, ou bien à l’extérieur, l’idée

principale étant qu’elle ne stagne pas. 

Une participante mentionne les fascias. C’est la même idée de connexion

entre tous les muscles, ils contribuent à maintenir le corps ensemble, à sa

cohérence. Ils viennent en différentes couches pour entourer chaque partie

des muscles.



Preuve  scientifique  de  l’existence  de  l’acupuncture  :  des  chercheurs  ont

trouvé  une  différence  de  potentiel  électrique  au  niveau  des  points

d’acupuncture,  sans  que  l’on  sache  expliquer  pourquoi  il  y  a  ce  courant

électrique. Ainsi, depuis les années 1980, il existe des détecteurs de la taille

d’un stylo, avec une petite ampoule qui s’allume lorsque l’embout est sur un

point. Les points d’acupuncture sont vus comme des puits répartis sur une

rivière souterraine.

Selon la voie du Tao, le corps est à l'image du cosmos et de l'univers, animé

par le qi, qui circule dans le corps. Le corps humain est donc régi par les

mêmes règles que celles du cosmos. En médecine chinoise, le médecin va

donc chercher à rétablir un équilibre au sein du corps, pour être en harmonie

avec nous-mêmes aussi bien qu’avec l'univers.

 

En  parallèle  du  développement  de  la  médecine,  le  Tao  a  engendré  le

développement des mesures d'hygiène, en introduisant les notions d'ablution,

de nettoyage, de purification. Le taoïsme a contribué à diffuser une bonne

hygiène de vie, dans la simplicité. 

Le Tao véhicule  la  notion de dépouillement,  le  contraire  du luxe et  de la

complication. 

Il est aussi relié au thème de l'alchimie, où il est question de transformation, 

notamment de nos peurs en amour (du plomb en or).

Le Tao n’est pas quelque chose que l’on peut figurer, il pourrait correspondre

au Wakantanka des Amérindiens, qui signifie présence, ou grand mystère.

On peut dire que le Tao ne correspond à aucune représentation, mais c’est

surtout en lien avec l’idée d’une représentation non limitante. 

Quelqu’un fait un lien avec la géobiologie et l’idée que la terre a ses points

d'acupuncture. Ce sont sur ces points que les sites sacrés ont été construits,

d'abord  selon  les  rites  païens,  druidiques,  et  ensuite  récupérés  par  les

grandes religions pour les cathédrales. 



Cette énergie a été mesurée et prouvée scientifiquement. Ils ont vu qu'il y a

des  capteurs  qui  s'allument,  mais  pas  d'explications  précises  sur  le  type

d’énergie qui y circule.

A l’époque, ils savaient car ils ont senti des points géo telluriques.  C’était le

métier des druides de trouver ces points. 

Parfois on va juste sentir, se dire “là je me sens bien”. 

Comme les personnes du groupe, à force de s'entraîner aux voyages, on

développe plus d'aptitude à ressentir.

Les limites de l'acupuncture sont les limites de l'acupuncteur. Ceci est valable

pour  toutes  les  thérapies  qui  abordent  le  corps  humain,  chacune  à  sa

manière. Le magnétisme et l'énergie se rejoignent vraiment.

Quand vient la question “Pourquoi y a t-il  un déséquilibre à cet endroit ?”

L'acupuncteur  est  thérapeute,  mais  pas  accompagnant,  Il  peut  donner

quelques conseils, mais pas régler le problème en profondeur. 

Si on est en harmonie avec La Vie et les concepts de cette dernière, il n'y a

pas de dysfonctionnements.

Exemple d’une participante : elle a reçu un soin pour son bassin et depuis

plus de douleur au niveau du bassin, puis ça s'est déplacé dans le corps.

C’est donc la preuve que la cause profonde n'est pas réglée, mais que le

bassin va physiquement très bien.

On ne met pas d'étiquettes sur les soins énergétiques que l'on pratique au

sein du groupe. 

Pour  ceux  que  l’on  retrouve  sur  le  marché,  certains  sont  intéressants,

quelques-uns le sont moins selon Rémi. Ils permettent surtout de soigner le

déficit financier de certains thérapeutes. 

Dans notre cas, on laisse faire le soin à travers nous, mais on ne peut pas

vraiment l'expliquer, c’est les alliés qui s’en occupent.



Présentation du Tao te king

La  version  que  nous  présente  Rémi  est  le  texte  d'origine  ainsi  que  les

commentaires. Ça ne se lit pas vite, mais il n'y a pas beaucoup à lire. 

Les traducteurs s'arrachent les cheveux car il y a plein d'intrications, de sens,

d’associations d'images qui vont aboutir à un concept. Ce n'est pas la même

forme  de  pensée,  qui  est  plus  heuristique,  plus  globale  que  la  pensée

occidentale.

Rémi donne l’exemple d’une de ses amies doctoresse qui a fait une formation

expresse d'acupuncture et en est sortie avec un diplôme.

Il s’agissait d’une approche occidentale, qui considère qu’un point est associé

à un symptôme. La tendance occidentale est le rendement, la productivité.

La force du Tao est de laisser faire le cours du temps. Les médecins taoïstes

accompagnent les femmes qui accouchent en synchronisation avec le soleil,

en laissant faire le rythme juste.

Lecture d’un passage du Tao te king :  On ne peut pas mettre la spiritualité

dans une boîte, on ne peut pas contrôler. Le saint ne fait rien, il accomplit

sans action, ainsi il n'abîme rien.

Ce passage évoque la notion qu'il n'y aura pas une règle adaptée à tout le

monde, mais qu’il va falloir évoluer à chaque moment, à chaque personne, ce

qui  explique  que  dans  le  groupe  on  reçoit  des  conseils  complètement

opposés.

Chaque phrase a plusieurs niveaux,  plusieurs interprétations possibles,  et

donc cela participe à la complexité de la compréhension.

“Il accomplit sans action”: rappelle les soins qu'on partage, les voyages qu'on

pratique, nous laissons agir à travers nous.



Rémi témoigne sur ses voyages : je ne sais pas comment on fait, je laisse

faire. Parfois je vois, parfois ils me disent, mais si je ne fais rien ça se passe

quand même.

C’est pareil pour la voie du Tao : tu ressens simplement quelque chose, il n’y

a pas besoin de connaissances, nous sommes des chercheurs. 

Le  chinois  ancien  est  la  langue  la  plus  complexe  au  monde,  avec  ses

avantages et ses inconvénients. 

Précisions sur la différences entre la vengeance et le pardon 

Il est important de préciser la différence d'attitude entre la vengeance et le

pardon. 

Il existe une croyance populaire qui dit qu'une fois qu'on s'est vengé, c'est

plus facile de pardonner. 

C'est faux, car en se vengeant on choisit le chemin de la haine. 

Il n'y a pas eu de chemin de consolation, et donc encore moins une envie de

pardonner. 

Quand on s'est vengé, on a de la culpabilité qui s'ajoute à notre blessure

initiale,  et  inconsciemment,  en  plus,  on  en  veut  à  l'autre  de  sa  propre

culpabilité. Tout cela est à cause de l'autre ! 

Ça ne libère de rien du tout, mais au contraire alimente la charge de haine,

c’est une spirale descendante vers la méchanceté. 

C'est là qu'on est heureux d'avoir accès au pardon.

Rémi explique que les voyages c’est  travailler avec le pardon, on met du

pardon sur les endroits où il y a de la rancune.

Dans le groupe, on apprend à savoir quoi faire de nos émotions. C’est un

savoir si important si l’on veut avoir une vie heureuse.



Au cinéma, quand il  y a souffrance, la seule solution qui apparaît  c’est la

vengeance. 

Dans notre groupe, on a une chance énorme, on apprend à gérer, à maîtriser

et à trouver un but à nos émotions pour aller plus loin. 

On peut aller dans une perspective d'une vie de plus en plus légère. 

On apprend si on médite. Mais on est pas obligés d'apprendre, comme à

l'école. 

Il existe plein de manières de ne pas apprendre, mais quand on s’y met,on

découvre que c'est très agréable d'apprendre et de savoir.

SAMEDI 3 AOÛT (matin)

Scribe: Isabelle

 

Suite taoïsme

Le  taoïsme  était  une  philosophie  révolutionnaire  à  l’époque.  C’était  une

époque où il y avait beaucoup de guerres, avec des objectifs de recherche de

puissance et de richesse, mais pas du tout de valeurs morales, au niveau des

pouvoirs dirigeants en tout cas. Le taoïsme a invité à éviter de faire le mal, et

au contraire à faire le bien, à dire les choses qu'on avait sur la conscience

pour la libérer, pour être dans l’authenticité et dans la vulnérabilité, et à avoir

cette  attitude  de  décider,  quand  on  a  fait  une  mauvaise  action,  d’en

apprendre  quelque  chose  pour  faire  mieux  par  la  suite.  Dans  la  religion

catholique, ça correspondrait à se confesser et se repentir. Il y avait la notion

de partage, de faire l'aumône, de prôner surtout l'humilité et la simplicité. En

somme beaucoup de valeurs des religions monothéistes qui nous semblent

plus naturelles aujourd'hui, mais qui étaient novatrices à l’époque. Lao Tseu



(5e ou 6e s. avant J-C) préconisait  explicitement la douceur,  la pureté, le

silence, la loyauté et la bonté, entre autres.

Au niveau religieux,  il y avait le culte des ancêtres, la pensée du yin et du

yang,  du  tao,  et  une  forme de  sagesse  philosophique  plus  axée  sur  les

stratégies  (cf  “Le  Prince”,  traité  politique  du  16e  s.  écrit  par  Nicolas

Machiavel, qui enseigne à un prince comment gouverner, comment berner

ses ennemis et garder le pouvoir, et non basé sur les principes de recherche

du bonheur des sujets du prince, de l’épanouissement et de la bonté). Il y a

des valeurs chrétiennes loin en arrière-fond, mais davantage dans le but de

garder son salut individuel, ce n’est pas un objectif collectif de bienveillance.

Une différence entre le taoïsme et le confucianisme est que le premier ne

s’attache pas du tout aux pratiques rituelles et à la préoccupation d’être dans

la continuité des traditions.

Extraits du Tao Te King (ou Dao De Jing), Livre de la Voie et de la Vertu,

attribué à Lao Tseu (600 av. JC)

Citation  :  

“Sans  franchir  le  pas  de  sa  porte,  connaître  le  monde.

Sans  regarder  par  la  fenêtre,  voir  la  Voie  du  Ciel.

Plus  on  sort  loin,  moins  on  connaît.

C’est pourquoi le Saint connaît sans voyager, il nomme les choses sans les

voir, il accomplit sans action.”

“Sans franchir le pas de sa porte, connaître le monde.” Cela est une invitation

à la méditation. Comme la maxime gravée sur le fronton du temple d’Apollon

à Delphes: “Connais-toi toi-même et tu connaîtras l’univers et les dieux”. Ce

n’est pas une interdiction de voyager, mais une préconisation de commencer

par plonger en soi-même.



“Sans regarder par la fenêtre, voir la Voie du Ciel” signifie qu’on va trouver le

chemin spirituel pas forcément en se concentrant sur les apparences, mais

en allant regarder à l’intérieur.

“Plus  on  sort  loin,  moins  on  connaît”  nous  met  en  garde  contre  les

distractions extérieures, les recherches au loin. Rémi nous donne l’exemple

d’une personne qui habite à côté de chez lui et fait de temps en temps des

voyages (chamaniques) avec lui, mais qui court le monde depuis des années

à la recherche d’un maître et d’un enseignement dans différents pays, au lieu

de  chercher  en  lui-même  ou  de  reconnaître  Rémi  comme  maître.  

Pour se connaître il n’y a pas besoin d’aller loin ou de courir les stages, il

suffit de plonger en soi.

Exemple d’un « stage » fait par Rémi un hiver : 15 jours à la maison, avec les

Alliés. Il s'était posé un cadre pour favoriser ses moments d’intériorisation:

maximum 1  téléphone court  par  jour;  pas  de  télévision,  mais  un  peu  de

lecture; une alimentation équilibrée; beaucoup de méditation; beaucoup de

marche;  du  temps  pour  écrire  ce  qui  se  passait  en  lui;  deux  personnes

disponibles 24h/24 à appeler si  besoin. Il  suivait en continu le rythme des

Alliés qui lui indiquaient quoi faire quand (ex: “tu as 20mn pour te préparer,

maintenant on fait une marche”,  on va par là, etc.). Il a eu beaucoup de joie à

le  faire.  

Il n’y a donc pas forcément besoin d’aller à l’autre bout de la Terre ou de

payer cher… Dans ce cas, Rémi a même économisé de l’argent! 😉

Cela  illustre  la  quatrième  phrase  de  la  citation:  “C’est  pourquoi  le  Saint

connaît sans voyager, il nomme les choses sans les voir, il accomplit sans

action.”  En  effet,  pour  vraiment  connaître,  c’est  par  l’intérieur  que  ça  se

passe, pas simplement en superficie.

Quand on s’intériorise beaucoup et qu’on plonge profondément en soi, on

peut arriver à connecter par exemple une montagne ou un lac, comme on le



fait en voyage, et on peut rentrer dans une connexion subtile, plus ou moins

rapidement. Certaines personnes vont voir seulement la représentation de la

montagne ou du lac, mais d’autres vont sentir comme si la montagne ou le

lac  était  vivant.e,  comme  s'il  y  avait  un  esprit  ou  une  intention  de

bienveillance ou encore un partage de sérénité à l’intérieur. C’est ce à quoi

nous  pouvons  accéder  au  cours  de  nos  voyages  intérieurs  et  de  nos

méditations.

“Il nomme les choses sans les voir”  signifie qu’on va mieux comprendre les

choses  en  s’y  connectant  directement  qu’en  les  appréhendant  avec  la

connaissance mentale. Rémi cite l’exemple d’une personne du groupe qui

rentrait bien dans le mouvement lors des séances de taï chi et de yoga au

stage et  cette  personne témoigne:  “À  ce moment,  le  flux  d’énergie  de la

posture devient  perceptible et  je disparais,  je ne suis plus que témoin ou

spectateur de la vie qui vibre, je connais la posture dans son essence, dans

ses bienfaits, je suis en continuité avec l’univers, il n’y a plus de différence

entre  intérieur  et  extérieur.”  

Cela correspond à l’esprit du Tao.

Rémi  lit  un  autre  passage  tiré  du  Tao  Te  King,  chapitre  64,  page  149:  

“Ce  qui  est  calme  est  facile  à  maintenir.  

Ce  qui  n’a  pas  encore  paru  est  facile  à  prévenir.  

Ce  qui  est  cassant  est  facile  à  fondre.

Ce  qui  est  menu  est  facile  à  disperser.

Agis avant qu’une chose ne soit; crée l’ordre avant qu’il n’y ait du désordre.

Un arbre épais d’une brasse est né d’un bout de fil; une tour de neuf étages

sort d’un tas de terre; un voyage de mille lieues débute par ce qui est sous le

pied.

Les hommes en gérant leurs affaires les abîment souvent lorsqu’elles sont

près  de  réussir.

Veille  à  la  fin  autant  qu’au commencement;  alors  aucune affaire  ne sera



abîmée.

C’est  pourquoi  le  Saint  désire  le  non-désirer  et  ne  prise  pas  les  biens

difficiles à acquérir. Il  s’applique à ne pas étudier et retourne là où tout le

monde  passe  outre.  

Ainsi il soutient le cours naturel des dix mille êtres sans oser agir. “

Rémi  résume  l’essentiel  du  message  ainsi  :  les  grandes  choses  sont

constituées de petites choses (“les grands voyages commencent par un petit

pas”).  Pour  nous,  dans notre  chemin,  cela  pourrait  signifier  “méditer  déjà

5mn/j”. Quand on y arrive, on continue, car ça commence à être confortable,

on  ne  cherche  pas  forcément  à  augmenter  tout  de  suite  la  durée  de  la

pratique.  C’est  la  notion  de  limite  douce.  On  ne  fait  pas  un  chemin  de

violence,  il  serait  éphémère.  On  ne  fait  pas  un  chemin  d’obligation,  cela

réveillerait encore plus l’élément rebelle intérieur. C’est l’esprit du Tao que

d’être conscient de la progression. Le mieux est l’ennemi du bien. On aurait

tendance à détruire ce qu’on a construit de bien si on s’acharne à vouloir

l’améliorer. La voie du Tao est dans l’équilibre: viser de faire de son mieux et

accueillir ce qui est. Ne pas courir non plus dans l’intellectualisme ou partir

dans  trop  de  connaissances  philosophiques,  sans  remise  en  question

personnelle, sans début de chemin spirituel, sans augmenter son bonheur ou

sa joie. L’image serait celle d’avoir accumulé beaucoup de terre, mais sans

jardiner, sans avoir ni graines ni plantes à faire pousser, mais juste un gros

tas de terre encombrant.

Rémi  raconte  une  histoire  célèbre:  un  homme riche  arrive  chez  un  sage

indien dans un lieu reculé. Il prend le thé avec le sage en lui expliquant toute

sa sagesse, ses connaissances et expériences accumulées, tout ce qu’il a

appris. Le sage verse du thé dans la tasse de l’homme riche, en continuant à

verser alors que la tasse est pleine. Le riche dit “mais arrêtez! Que faites-

vous?” et  le sage répond “vous êtes comme cette tasse,  je ne peux rien

ajouter en vous, je ne peux rien vous apprendre de plus, il  n’y a plus de

place”.  Cela  nous  montre  le  besoin  de  faire  le  vide  en  nous,  d’accepter



d’oublier,  de  désapprendre,  pour  pouvoir  recevoir  de  nouvelles

connaissances. 

Par  exemple,  dans l’apprentissage de la  médecine traditionnelle  chinoise,

c’est  un  principe  de  base  de  tout  oublier  ce  qu’on  connaissait  avant,

d’accepter  de  repartir  de  zéro  et  d’être  dans  le  ressenti  et  la  présence

(exemple  de  l’apprentissage  de  l’écoute  du  pouls  :  ne  pas  compter  les

pulsations, mais être dans l'écoute et le ressenti). 

La voie du Tao n’est pas exactement celle que nous suivons, mais elle peut

nous donner des clés pour l’attitude juste à adopter. 

Un principe de sagesse donné dans l’extrait  est  “[Ne pas courir  où va la

mode], désirer le non-désirer et ne pas priser les biens difficiles à acquérir”.

C’est  le  contraire  du consumérisme.  Puis  “le  Saint  retourne là  où tout  le

monde passe outre“  signifie estimer ce qui est simple et modeste. “Ainsi il

soutient le cours naturel des dix mille êtres, sans oser agir”, c’est-à-dire que

par nos simples méditations à la maison, on apporte notre contribution. 

L’attitude  dans  notre  chemin  et  celle  dans  le  chemin  du  taoïsme  sont

proches, mais il y a des différences. Nous ne sommes pas rattachés à toute

une philosophie, alors que dans le taoïsme, il y a beaucoup d’interdictions et

de préceptes qui se sont greffés à l’enseignement d’origine qui est très pur.

C’est  un  peu  comme la  différence  entre  l’enseignement  du  Christ  et  les

christianismes  qui  en  sont  issus  ou  l‘enseignement  de  Bouddha  et  le(s)

bouddhisme(s). De base, la voie du Tao est très belle, mais des sur-couches

la  dénaturent  ou  la  détruisent.  

(Cf  “Suggérer  c’est  créer,  décrire  c’est  détruire”,  citation  du  photographe

Robert Doisneau.)



Dans la  religion catholique,  il  a  existé  les  Pères de l’Église:  ce sont  des

auteurs chrétiens ayant vécu du 2e au 8e siècles après J-C (surtout au 4e et

5e s.)  et  qui  ont  contribué  à  formuler  la  doctrine de  l’Église,  à  établir  la

théologie chrétienne. Dans ce dogme, leurs ajouts et commentaires sur les

textes bibliques ont au moins autant de valeur et d’importance que le texte

d’origine lui-même. Cet éloignement des fondamentaux a déclenché plus tard

la Réforme protestante (16e-17e s.), les réformateurs ayant voulu revenir aux

textes  d’origine  et  à  la  mise en œuvre des  principes  de base,  dans une

religion réellement proche du Christ.

En vérité, tous les grands livres religieux tels qu’on les connaît maintenant ne

sont plus les textes d’origine : le contenu de la bible a été progressivement

changé,  notamment  par  les  Romains  au  4e-5e  siècle  (lorsque  le

christianisme devient la religion officielle de l’empire romain), le Coran a été

modifié  en  passant  de  l’oral  à  l’écrit  via  l’interprétation  de  la  version

phonétique,  et  la  Torah  chez  les  Hébreux  était  réinterprétée  par  chaque

personne qui retranscrivait le texte, d’où beaucoup de transformations. On

peut retrouver certains principes d’origine dans les textes actuels, mais sans

intuition c’est  difficile de faire le tri.  Certains textes sont d’essence divine,

d’autres sont philosophiques (interprétation ou inspiration d’une personne).

Rien n’a été écrit à l’époque du vivant des prophètes (Jésus ou Mahomet par

ex.), tout a été écrit après-coup. On comprend ainsi toute la difficulté de la

transmission…

À notre échelle,  on peut  déjà constater  la difficulté  qu’on a simplement  à

retranscrire  les  enseignements  donnés  par  Rémi  durant  le  stage,  malgré

notre bonne volonté et l’aide d’ordinateurs! ;-)

Dans la continuité, Rémi relève quelques éléments du livre de Frédéric Lenoir

“L’Odyssée du sacré - la grande histoire des croyances et des spiritualités

des origines à nos jours”, à la page 412. Dans l’évolution, on sait qu’il y a eu

notamment  Homo  erectus,  Homo  sapiens,  Homo  sapiens  sapiens.  Le

psychiatre suisse Carl Gustav Jung ajoute Homo religiosus (humain religieux)



pour souligner que ça a été une étape dans le développement de l’humain de

se poser des questions,  d’avoir  un sentiment spirituel  à l’intérieur.  Il  parle

d’homo  religiosus comme  d’une  étape  temporaire,  en  chemin  vers  l’être

humain  spirituel.  

Dans cette vision, les animaux sont naturellement dans la vie sans se poser

de questions et la caractéristique de l’humain c’est justement de se poser des

questions sur sa propre existence.

Jung a fait inscrire sur le linteau de la porte d’entrée de sa maison, puis sur

sa tombe “Qu’on le veuille ou non, la question du divin s’impose”. En tant que

psychanalyste, il a longtemps collaboré avec Sigmund Freud qu’il admirait et

avec qui il était ami. Freud était un précurseur, plus âgé, très intelligent et

brillant, mais il était athée, il rejetait la religion et la dimension spirituelle, la

voyant comme un stade d’infériorité, alors que Jung l’a intégrée, conseillant

même  à  certains  patients  de  retourner  vers  la  pratique  spirituelle,  en

constatant que cela leur faisait du bien.

Les études statistiques montrent que les croyants ont une espérance de vie

plus longue, guérissent plus rapidement d’une maladie et sont plus heureux

que les non-croyants. Ils ressentent plus de confiance et moins de stress. Le

stress est un facteur de maladie et de vie plus courte, tandis que le fait de

donner  un  sens  à  sa  vie  est  l’un  des  facteurs  de  longévité.  

Dans le doute, autant faire comme si Dieu existe, si ça peut faire du bien! ;-)

Rémi raconte que quelqu’un lui disait qu’il ne souffrait pas et ne voyait donc

pas l’utilité pour lui de faire un chemin spirituel. Rémi lui a demandé “est-ce

que ta vie a du sens?” et sa réponse a été “non”. Là était sa souffrance et

une bonne raison de faire un chemin spirituel…

Jung a dit “Ce n’est pas moi qui ai attribué une fonction religieuse à l’âme; j’ai

simplement  produit  les  faits  qui  prouvent  que  l’âme  est  naturellement



religieuse  [signifiant  ici  aussi  spirituelle],  c’est-à-dire  qu’elle  possède  une

fonction religieuse. Cette fonction, je ne l’ai pas inventée, ni introduite dans

l’âme par un artifice d’interprétation: elle se produit d’elle-même sans y être

poussée par quelque opinion ou suggestion que ce soit.”

Jung avait amassé énormément de connaissances, mais il ne restait pas en

surface,  il  les  utilisait  pour  plonger  plus  profondément  en  lui  et  était  très

spirituel.  Il  a  eu  une  vie  très  épanouie.  Rémi  estime  que  c’est  toujours

intéressant  de  regarder  quelle  a  été  la  vie  des  différents  auteurs  ou

philosophes, de voir ce que leur pensée ou leurs enseignements ont produit

dans  leur  propre  vie  (Voltaire,  Kant,  Rousseau,  Nietzsche,  Spinoza…).

Certains ont compris et transmis des enseignements, sans avoir réussi à les

mettre en pratique. 

Dans le taoïsme comme chez Jung, les enseignements sont basés plutôt sur

l’empirisme, l’expérience, l’observation et l’analyse des faits, sur lesquels on

construit  ensuite  la  compréhension.  Ils  ne sont  pas bâtis  sur  une théorie

abstraite et ne refusent pas la réalité si celle-ci ne correspond pas à ce qui

était imaginé.

Une  expérimentation  scientifique  a  démontré  que  l’intuition  est  un  fait  et

qu’elle  est  préalable  à  la  pensée  mentale  :  on  a  montré  en  alternance

aléatoire  des  images  douces  et  effrayantes  à  des  personnes  qui  étaient

branchées  à  des  capteurs,  cérébraux  et  cardiaques  notamment.  On  a

observé qu’avant même qu’une image effrayante ne leur soit montrée, leur

cœur changeait ses pulsations de façon à amener du calme au cerveau, afin

de  le  préparer  à  recevoir  cette  image.  

Pour ressentir l’intuition, il faut donc avoir calmé le mental, sinon la pensée

essaie d’inhiber l’intuition. Nous essayons d'harmoniser ces deux éléments,

de  mettre  le  mental  au  service  du  cœur.  Le  mental  ne  comprend  pas

l’intuition. Dans notre société, il y a une prérogative surdéveloppée au mental.

Dans le Tao, il y a un équilibre entre les deux (par ex. intelligent et sensible).



Yin et yang sont matière et lumière, mais essentiellement ce sont la même

chose, sous deux aspects différents.

Aparté: la question se pose de savoir si le yin est à gauche et le yang à

droite ou l’inverse. On trouve les deux visions. Il se pourrait que ce soit dû

à une confusion entre regarder pour soi et regarder pour autrui (le médecin

chinois qui regarde un patient de face par exemple: la droite du médecin

est la gauche du patient) ou à une différence de références : les Chinois

lisent traditionnellement de droite à gauche, alors que les Européens lisent

de  gauche  à  droite.  Chez  nous,  pour  cette  raison,  on  fait  en  principe

correspondre le passé et le yin au côté gauche et le futur et le yang au côté

droit.

Freud,  quant  à lui,  considérait  la  religion comme une phase enfantine de

l'évolution de l’humanité. Il estimait que c’était l’humain qui avait créé Dieu à

l’image de son père, par projection névrotique en raison de son admiration

envers son père, accompagnée d’une culpabilité psychotique du désir de tuer

le père et du désir de fusionner avec lui. Selon Rémi, cela est intéressant,

mais  une  grande  construction  mentale…  

Cependant, alors qu’on dit habituellement que Dieu a créé l’homme à son

image, il y a une part de vrai à dire aussi le contraire - que l’homme à créé

Dieu à son image - quand on observe par exemple les comportements très

humains des dieux du panthéon grec. 

Selon Freud encore, l’angoisse existentielle et le désarroi de l’enfant auraient

poussé  l’humain  à  s’inventer  des  parents  protecteurs  tout-puissants  pour

toute sa vie, pour veiller sur lui,  et même pour le protéger de la mort, en

créant des divinités représentant le père et la mère (ou un Divin-e). C’est

aussi  une  hypothèse  de  l’Antiquité.  

Chez les Grecs, les divinités ne sont pourtant pas toujours protectrices et

rassurantes…



Freud admet quand même les bienfaits de la religion pour consoler, rassurer,

inculquer une morale et permettre les relations sociales et le fait de fédérer

les populations.

Pour Rémi, c’est intéressant de voir les différents points de vue et comment

chacun arrive à ses propres choix de pensées, à ses propres conclusions.

Aparté:  certaines  personnes  dans  le  groupe  avaient  une  relation

naturelle avec le Divin, mais une difficulté avec les Alliés. Dans ce cas,

Rémi a conseillé d’avancer d’abord sans référence aux Alliés, seulement

avec la référence au Divin, mais au bout de quelques mois, à force de

voir  des Alliés pendant  les méditations et  les voyages,  il  y  a eu une

familiarisation et une relation s’est créée avec eux tout naturellement,

sans obligation. Inversement, pour quelqu’un qui  avait  déjà le contact

avec ses Alliés, mais qui était réticent envers la notion d’un Divin, Rémi a

conseillé d’avancer déjà avec les Alliés, jusqu’au moment où la personne

a  vu  derrière  ses  Alliés  la  présence  du  Divin.  

L’avantage du Divin : c’est une globalité. L’avantage des Alliés : ils sont

plus faciles à figurer, à se représenter. On peut avoir l’un ou l’autre ou les

deux ;-) .

La réponse des personnes croyantes aux personnes athées: les personnes

qui  refusent  le  divin  seraient  des  personnes  qui  ont  peur  de  ce  qui  les

dépasse, peur par rapport à notre insignifiance dans l’Univers, notre petitesse

face à l'infini,  à l'éternel,  à un être tout-puissant,  omniscient,  omniprésent.

Elles n’auraient pas confiance que cet être tout-puissant soit bienveillant pour

elles et ressentiraient de la gêne de ne pas pouvoir se cacher, ni cacher leurs

actes, ni cacher leurs pensées.



Une phrase dans la bible dit : celui qui a péché en pensée a déjà péché en

actes. D’un point de vue spirituel, c’est important de savoir que nos pensées

sont déjà de l’énergie et qu’elles préparent les actions.

Certaines personnes commettent des crimes ou actes répréhensibles. Cela

est rarement arrivé sans qu’elles n’y aient jamais pensé avant. Parfois, il y a

une accumulation d’années et d'années de pensées dysfonctionnelles avant

qu’un  acte  répréhensible  survienne.  Par  exemple,  un  violeur  a  pu  être

auparavant  un  obsédé  sexuel.  

C’est donc important de toujours veiller à nos pensées !

On est bien content que tout le monde ne connaisse pas nos pensées, mais

en  même temps  c’est  bien  d’accepter  qu’un  Divin  entende  tout  et  de  le

ressentir plutôt comme quelque chose de protecteur, comme quelque chose

qui  peut  procurer  une  saine  honte.  C’est  une  aide  morale  pour  être  une

bonne personne, pas seulement à l’extérieur (par ex. en donnant une pièce à

un mendiant), mais pour aller beaucoup plus loin et que ce soit aussi une

attitude intérieure dans le cœur et dans la tête. 

Dans la  continuité de vouloir  cacher  ses zones d’ombre,  c’est  gênant  de

savoir  qu’on  ne  peut  rien  cacher  à  une  instance  qui  sait  tout  (égoïsme,

lâcheté, paresse, méchanceté, rancune, orgueil, etc.), mais en même temps

c’est génial, parce qu’on ne fait pas un chemin pour être validé par qui que ce

soit ou par un groupe, mais simplement pour être en relation avec soi-même

et avec l’Univers. La motivation devient alors vraiment bonne. Ce n’est même

pas seulement pour être heureux, ce n’est  plus une motivation seulement

égoïste, mais c’est la joie d’être en harmonie avec l'Univers.

Une autre des motivations pour être athée c’est l'orgueil de l’enfant qui veut

se croire puissant ou tout-puissant et croire qu’il contrôle. C’est une attitude

qu’on  peut  voir  dans  nos  vies,  même  discrètement  ou  inconsciemment,

quand on dit au Divin “merci, t’es bien gentil, mais ça va, quoi, moi je sais ce



qu’il faut faire, ce qui est juste,… tes conseils tu peux te les garder, quand tu

auras mon expérience on en reparlera.” Et le Divin sourit ;-) … 

Certains  psychanalystes  ont  renvoyé  la  balle  à  d’autres  psychanalystes,

voyant  l’athéisme  comme  une  névrose  de  créer  un  monde  rationnel  et

scientifique. Parce qu’en réalité, le monde autour de nous ne répond pas du

tout aux critères qui sont avancés, il  y a énormément de choses qui sont

incomprises et qui sont incompatibles avec certaines visions rigoristes de la

logique  de  certaines  personnes.  

Rémi cite l’exemple d’une patiente avec un fibrome gros comme une orange

visible à l’imagerie médicale. Cette patiente devait être opérée 3 mois plus

tard et  elle souhaitait  faire de l’acupuncture pour s’y préparer.  Lorsqu’une

nouvelle imagerie a été faite avant l’opération, il  n’y avait  plus de fibrome

visible. Pour la patiente, l’explication était l’aide apportée par l’acupuncture,

mais pour la médecin gynécologue, le fibrome n’avait jamais existé, il y avait

une erreur avec l’imagerie, car un fibrome ne peut pas disparaître. Elle avait

une  pensée  obtuse.  Elle  n’était  pas  idiote,  mais  insécure.  

L’image est celle de tout un échafaudage qui est monté pour une explication,

comme sur  de  petites  baguettes.  Si  on  enlève  une  petite  baguette,  tout

s’effondre  et  on  n’a  plus  de  repères.  

À l’intérieur de la gynécologue c’était extrêmement fragile, car c’était rigide.

La  conception  du  Tao  est  au  contraire  d’être  souple  intérieurement.

-> Invitation à voir quand on fait ça (“je n’ai pas pu oublier”,” je ne peux pas

avoir tort”, “je n’ai pas pu me tromper”,  etc.) et à voir  l’insécurité qu’il  y a

derrière.  On a  tous  été  confrontés  à  des  moments  où  on  était  persuadé

d’avoir raison et où les faits devaient nous pousser à admettre qu’on s’était

en fait trompés.

Les  rôles  et  les  identifications  sont  des  rigidités.  Leur  “fonction”  est

notamment de nous “protéger” du sentiment de petitesse et d’impuissance

face à l’Univers. 



Si Dieu entend tout et connaît nos pensées, certaines personnes, connectées

à Dieu via leur intuition, peuvent ainsi aussi connaître nos pensées ou voir

l’énergie de nos pensées et de nos émotions. Cela peut être pour nous une

source de grande peur ou alors une source de grande détente si on se dit

qu’on n’a plus à se cacher, ni à se juger. C‘est le bon côté de développer nos

relations d’amitié et de confiance, en acceptant que l’autre nous voie avec un

regard foncièrement bienveillant.  Il  y aura quand même des jugements de

temps  en  temps,  mais  sans  drame,  car  globalement  il  y  a  de  l’accueil.

L’insécurité  est  ressentie  lorsqu’on  est  face à  l’univers.  

La pensée taoïste nous fait réaliser qu’en fait on est dans l’univers (sans se

sentir  non  plus  au  centre  de  l’univers!  ;-)  ).  

Lorsqu’on prend conscience qu’on est en continuité avec toute chose, il n’y a

plus d’insécurité, on ne peut plus être ni rejeté ni isolé. On peut certes vivre

des moments de solitude, de retrouvailles avec sa propre existence, mais on

ne peut plus être perdu. On fait un chemin de sécurité véritable. La vérité est

une réponse contre l’insécurité et c’est une protection contre les mensonges.

L’un des plus grands obstacles au chemin, ce sont les mensonges, car c’est

le contraire de faire un chemin de lumière et de conscience. Dans la tradition

chrétienne, le malin (ou le diable, celui qui divise) s’appelle aussi le père du

mensonge.  

Alors que nous, dans notre voie, on réunit au contraire et on est unifié avec le

reste du monde et les autres. Dans les méditations avec les soleils intérieurs,

on est tous réunis, on a un point commun, celui de tous avoir un soleil dans le

cœur. 

Avec la  méditation,  on ne change pas les  circonstances ou un conflit  en

cours, mais comme on ressent un sentiment de complétude, c’est comme

résolu.  Quand  on  se  sent  bien,  qu’on  a  un  sentiment  de  plénitude,  les

circonstances ne sont en effet plus un problème et on n’a plus besoin de rien.

On a toujours nos peurs, nos complexes, certaines difficultés de vie, mais en

même temps ce n'est pas un drame, on a les outils et on va cheminer avec et



ça va aller de mieux en mieux, à la mesure de ce qui est possible. C’est le

principe du non-agir: on a réglé des choses sans rien faire. On passe ensuite

à l’action avec une attitude juste et constructive.

Autre exemple d’une “logique irrationnelle”: dans certaines entreprises, il a

été observé que les employés qui sont là depuis très longtemps sont parfois

moins au courant des nouvelles technologies ou un peu moins rapides pour

effectuer  certaines  tâches,  mais  qu’ils  anticipent  beaucoup  et  agissent

beaucoup  plus  pour  des  choses  efficaces,  qu’ils  perdent  donc  moins  de

temps et  arrivent même à être parfois plus productifs que de plus jeunes

employés.  

C’est une technique de management à la mode que de licencier les “vieux” -

qui  sont payés plus -  en croyant faire des économies,  sans considération

humaine, mais avec un espoir de chiffres, et d’amener finalement l’entreprise

à la faillite par perte du savoir-faire et de la qualité (“le père a fondé la boîte,

le  fils  a  développé  l’entreprise  et  le  petit-fils  l’a  coulée”...).  

C’est intéressant de voir que certains gagneront plus d’argent en agissant

intelligemment et que ce sont les principes de gouvernance que transmettait

déjà Confucius: prendre en considération l’humain.

 

Vouloir croire que n'existe que ce que l’on peut voir, toucher et comprendre,

n’est pas forcément raisonnable et logique. Certains se disent scientifiques

en affirmant “je ne crois que ce que je vois”, mais ce n’est pas scientifique.

Rémi a demandé un jour à quelqu’un qui s’exprimait dans ce sens “as-tu déjà

vu l’Australie ? Moi je n’y suis jamais allé, mais je crois quand même qu’elle

existe.  As-tu  déjà  vu  l’amour,  crois-tu  qu’il  existe?  Et  la  vie?”...

Rémi rappelle aussi ce cours de biologie auquel il avait assisté lors duquel le

professeur avait dit: “biologie” vient de bios et logos. Logos c’est le verbe, la

science, la connaissance et bios c’est la vie. Donc “biologie” signifie science

de la vie, mais la vie, on ne sait pas ce que c’est… ! ;-)



Ce n’est pas scientifique de ne croire que ce qui nous arrange, que ce qu’on

peut contrôler. Certains se croient supérieurs en se déclarant scientifiques,

sans l’être. Dans l’exemple précédent, la médecin gynécologue n’était pas du

tout  scientifique concernant  le  fibrome.  Un scientifique observe:  “tiens,  un

fibrome peut apparaître puis disparaître. Je ne sais pas bien comment il est

apparu et je ne sais pas non plus comment il a disparu. Je constate que dans

telles  circonstances  ça  favorise  qu’il  apparaisse,  peut-être  que  d’autres

circonstances  peuvent  favoriser  qu’il  disparaisse,  je  peux  rechercher

lesquelles”. Cela est une démarche réellement scientifique. 

Ce n’est donc pas logique et raisonnable de nier l’existence de ce qu’on ne

comprend pas, malgré tous les signes.

Le sens du toucher par exemple reste mystérieux, car tout ce qu’on touche et

qu’on croit être de la matière est en fait essentiellement constitué de non-

matière. Le poids des atomes et des molécules est faible à l'échelle de la

matière. Dans chaque atome il y a au moins 99.99999999999% de vide. Cela

nous  dépasse…  On  peut  imaginer  que  des  objets  puissent  en  traverser

d’autres, vu tout le vide en chacun, comme si le peu d’éléments de matière

arrivaient à se croiser et qu’il y ait 99.99etc. % de place (comme 2 vélos se

croiseraient sans peine sur une autoroute). Scientifiquement ça s’explique,

mais nous, pour le moment, nous ne savons pas le faire. Cependant, ce n’est

pas non plus parce que nous ne savons pas le faire que personne ne sait ou

ne saura le faire. On ignore bien des choses…

Il est faux de penser que c’est scientifique de croire ce qu’on peut toucher. En

effet, parfois on a l’impression de sentir quelque chose qui nous touche, mais

rien ne nous touche, c'est juste notre peau qui transmet une information. Ou

à l’inverse, on peut parfois sentir qu’on nous regarde dans le dos, alors que le

regard  ne  nous  a  pas  touché…

Idem avec le fait de ne croire que ce que nos yeux voient, alors qu’il  y a

tellement  de  phénomènes  oculaires  (ne  serait-ce  que  ce  que  font  les



prestidigitateurs ou les mentalistes). Ce n’est pas parce que quelqu’un est

daltonien, que les couleurs n’existent pas…

Il  nous  faut  donc  relativiser  les  sens.  Ce  n’est  pas  scientifique  de  faire

confiance à notre toucher, ni à ce qu’on voit, ni à ce qu’on entend.

Yi King : le livre des transformations

Ce livre est basé sur le yin et le yang et inclus dans le Tao. 

Les humains sont caractérisés par leurs questions. Pour avoir des réponses,

il y a eu en Chine pendant des siècles des arts divinatoires et la recherche de

réponses (les arts divinatoires ont existé dans toutes les cultures, y compris

dans le chamanisme).

Les Chinois ont figuré le yin et le yang par des traits (respectivement brisé ou

continu) et ils les ont interprétés comme un non ou un oui (comme dans un

système binaire semblable à celui  des ordinateurs),  puis  cela a donné la

possibilité  de  combinaisons.  Par  exemple,  pour  une  situation:  est-elle

favorable  ou  non,  est-elle  stable  ou  non?

Ils ont développé un art avec les tiges d’achillée millefeuille. Pendant qu’on

tire les baguettes, on se met en méditation. C’est tellement précis, qu’on ne

peut pas penser à autre chose en même temps. Il s’agit de tout un rituel avec

50 baguettes  dont  on  retire  à  six  reprises  un certain  nombre,  quatre  par

quatre, pour obtenir  des chiffres qu’on reporte et  qui  sont traduits en une

série de traits brisés, continus ou contenant un cercle (correspondant à un

yin,  un  yang ou,  avec  le  cercle,  un  vieux  yang qui  va  se  transformer  et

devenir yin ou un vieux yin qui va devenir un jeune yang - on y voit le principe

de la transmutation ou de la transformation), le tout formant un hexagramme

de six traits superposés. Chaque hexagramme possible est référencé dans le

livre du Yi King et correspond à deux textes. Ces derniers ont été rédigés



d’une façon assez compréhensible et accessible par les commentateurs de

l’époque.  

Le nombre de combinaisons possibles est de 64 hexagrammes différents (cf

image). 

Avant de faire un tirage, on peut choisir ou non un thème spécifique, poser

une question ou non. Il faut faire confiance que le Tao va nous guider pour

bien tirer les baguettes. Le tirage étant aléatoire, on n’est pas dans le mental

et l'attachement quand on le fait. Chaque hexagramme va nous donner un

descriptif  d’une  situation  qu’on  peut  trouver  dans  la  vie  et,  selon  les

mutations, nous indiquer vers quoi elle pourrait évoluer. Ça part du principe

que tout change. Le tirage et le livre nous servent à mieux nous connaître, à

trouver l’attitude juste et les textes donnent des conseils de sagesse. Il y a

une inclusion dans une globalité,  ce ne sont  pas seulement  des conseils

individualistes,  ils  disent  plutôt  comment  s’insérer  dans  l’harmonie  du

moment, pour ce qui nous concerne.

On peut aussi lire le Yi King comme un livre de sagesse, sans tirage.  

Le Yi King existe également sur Internet, avec une manière de faire le tirage

rapidement.  C’est  facile,  mais  ça  laisse  moins  le  temps  pour  entrer  en

connexion  et  en  méditation.  L’écran  est  vide,  alors  que  le  ressenti  des



baguettes matérielles et l’intuition peuvent être nécessaires, comme dans le

tirage des cartes au tarot.  Le tirage sur Internet correspond davantage au

tempérament  occidental:  faire  facile  et  rapide.  Ce  n’est  pas  ce  qui  est

transmis dans le Tao, qui est plutôt dans l’esprit de prendre son temps et de

faire  les  efforts  nécessaires.  

Par contre, pour comprendre le Yi King on peut lire beaucoup d’informations

intéressantes  et  complètes  sur  Internet.

Le chemin que nous faisons dans le groupe n’est pas une voie de facilité,

c’est une voie rapide, mais sans se presser, en sachant que c’est une voie de

toute une vie. On cherche à faire de son mieux à chaque fois, à faire les

efforts  nécessaires,  à  apprendre  jour  après  jour.  L’accompagnant  n’est  ni

devant  à  tirer,  ni  derrière  à  pousser,  il  est  à  côté  pour  conseiller  et

accompagner.

Assumer la responsabilité de ce qu’on vit

Rappel:  il  y  a sur le site web une liste pour distinguer besoins,  envies et

caprices.  

Il  existe  aussi  de  telles  listes  pour  distinguer  les  réels  sentiments  des

interprétations  ou  des  évaluations  des  actions  des  autres  ou  encore  des

jugements qu’on porte sur les autres ou sur nous-mêmes. (Cf liste de CNV

d’Ebi.)

Par exemple,  “je me sens blessé.e” ou “ce que tu m’as dit  m’a blessé.e”

signifie en fait “ce que tu as fait n’est pas bien et je le subis”. L’avantage

d’utiliser ces mots est de me déresponsabiliser. C’est une manière de rendre

l’autre responsable de ce que je ressens, de perdre mon pouvoir et d’accuser

l’autre, alors que pour exprimer une vraie émotion, je pourrais dire “je suis

triste” ou “je suis en colère”. C’est important d’en prendre conscience, car

avec cette attitude on ne peut pas facilement interagir. C’est d’ailleurs une



stratégie que de tout prendre mal, afin que les gens n’osent plus rien nous

dire. “Cette personne prend tout de travers” est une expression couramment

utilisée. 

Merci  le  langage  des  oiseaux,  “prendre  tout  de  travers”,  cela  dénote  le

comportement de la personne qui “prends” et “déforme”. La personne qui fait

ceci se sert ensuite de cette vérité transformée comme d’un projectile, afin de

tenter de le retourner contre l’autre. Notre besoin face à ces personnes est de

s’aimer et de se respecter. Rappel : S’affirmer n’est pas écraser, s’affirmer

c’est le respect de tous sans se laisser marcher dessus, parfois ça veut dire

apprendre à se défendre. 

D’autres exemples d’évaluations masquées plutôt que de vraies émotions: “je

me sens accusé.e, rabaissé.e, écrasé.e, maltraité.e, ridiculisé.e, escroqué.e,

délaissé.e, incompris.e”, etc. Tous ces termes ressemblent à des émotions,

mais  en même temps ont  un  côté  manipulateur.  Il  faut  chercher  la  vraie

émotion qui  se trouve derrière  et  regarder  si  dans la  situation donnée je

prends ma responsabilité ou si je mets une faute sur l’autre. En général, ces

termes mettent une responsabilité sur l’autre. Même si on dit quelque chose

de positif comme “tu me rends heureux.se”, il faut se méfier: est-ce que je

rends l’autre responsable de mon bonheur? Cela est insoluble… 

C’est important d’être attentif à ces modes de communication, que ce soit de

notre part ou de la part de quelqu’un d’autre, pour ne pas se faire piéger.

C’est notamment le cas dans le cadre des accompagnements, car c’est une

tentation, quand l’accompagné.e n’aime pas ce que l’accompagnant.e dit, de

trouver un prétexte: : “ce n’est pas le bon moment”, “ce n’est pas la bonne

façon  de  le  dire”,  “tu  ne  t’es  pas  vu,  tu  n’es  pas  parfait.e”,  “tu  ne  me

comprends  pas”,  “tu  m’as  blessé.e,  “je  me  sens  jugé.e  par  toi”,  ”tu  ne

m'encourages  pas”,  “à  chaque  fois  que  tu  me  parles,  après  je  me  sens

nul.le”,  etc.  Bref,  “c’est  ta  faute”.



C’est une complète déresponsabilisation et un refus d’apprendre de soi et de

l’autre. 

Lorsqu’on on se surprend en train de faire cela, l’attitude juste est de tout de

suite dire “Oh, je vois que je suis en train de tout rejeter, je réalise que j’ai

besoin d’intégrer. Je vais écrire et y revenir.” Parfois ça prend 10 secondes,

parfois quelques jours… 

DIMANCHE 4 AOÛT (matin)

 

 

Scribe : Marie-Claude / Pascal

 

 

Un participant témoigne de son ressenti  de percevoir  la présence de Lao

Tseu aux côtés de Rémi pendant le stage,  il l’a habilité avec grande joie et

confiance à transmettre ses enseignements sur le Tao.

Conseils pour l’accompagnement  

Il  est  vivement  recommandé  de  mettre  par  écrit  les  thèmes  qui  nous

travaillent, afin de mieux s’en imprégner, de les clarifier et de pouvoir ainsi les

exprimer  à  notre  accompagnant  ou  d’autres  personnes  du  groupe  pour

recevoir  leur soutien. Ne pas hésiter non plus à exprimer que l’on est  en

difficulté avec certains thèmes. 



Il  y  a  une  coresponsabilité  entre  l’accompagnant  et  la  personne

accompagnée. L’invitation est de rester dans la vigilance lorsque la personne

accompagnée  n’arrive  pas  à  recevoir  ce  qui  lui  a  été  dit.  D’une  part,

l’accompagnant ne doit pas se laisser être accusé, ni même croire qu'il est le

bourreau de la situation, et d’autre part pour l’accompagné de rentrer dans un

rôle de victime. 

Un  accompagnement  est  un  chemin  de  confiance,  de  vérité  et  de

responsabilité entre les 2 parties.

Une formulation bienveillante de ce qui se passe va pouvoir aider la personne

qui reçoit la vérité à revenir à plus de calme intérieur: « je pense que tu es en

insécurité, triste ou en colère. Peut-être est-ce en réaction à ce que j’ai dit ?

Quand je te dis ce que je vois, c’est n’est pas contre toi, mais vraiment pour

toi, pour t’aider ».

Je vais veiller à quel moment je dis les choses et comment. 

Est-ce que je dis parce qu’il ou elle m’agace ? Ou pour l’aider ?

Suivant l’intention que je vais choisir, le résultat ne sera pas du tout le même.

Il est important que je sois conscient de tout mon émotionnel présent, afin

d’être sûr de dire les choses avec le plus d’ Amour possible. 

 

Accompagner est un grand cadeau, mais qui n'est pas forcément toujours

visible ! 

C’est tout un apprentissage de transmettre la vérité dans la patience et la

bienveillance avec persévérance.

 



Je  peux  écouter  les  conseils  et  avoir  pleine  confiance  en  mes

accompagnants. Chacun d’eux fait un énorme travail sur lui-même et prend

beaucoup de temps de supervision avec Rémi, afin de m’offrir exactement ce

dont j’ai le plus besoin, quand j’en ai besoin. Je peux avoir de la gratitude

pour mes accompagnants !

La  supervision  de  chaque  accompagné  représente  un  grand  nombre

d’heures, auquel s'ajoute le temps de méditation personnelle afin de prendre

conscience de ce qui brasse en lui pour avoir le positionnement juste pour

aider au mieux l’accompagné. 

Il a aussi besoin de passer un temps conséquent et régulier avec et Le Divin,

afin d’être dans la confiance et pouvoir mettre son amour en action. 

« Celui qui est concerné par la vie de l’autre va lui enseigner ». 

On transmet aussi par l’exemple.

Comment être attentionné ? Avec de petits gestes du quotidien, une parole

réconfortante, un sourire chaleureux, une écoute attentive et patiente…

Discernement et conscience

Sait-on ce que c’est le vivant ? 

Comment savoir ce qui est vivant de ce qui ne l’est pas ? 

Et si la vie existe sur d’autres planètes, comment l’identifier si elle diffère de

celle qui nous est commune sur Terre ? 



Constat d’un paradoxe : dépenser des milliards pour des projets de voyage

vers d’autres planètes,  au lieu de les utiliser  pour éradiquer la  famine ou

certaines maladies dans le monde. 

Sur Terre, il y a assez de nourriture pour nourrir tout le monde, la Vie l’a prévu

ainsi, tout en nous laissant le choix de la partager ou pas. 

C’est un fonctionnement humain que de s’approprier les choses, cela vient de

notre insécurité. 

Il est utile de savoir que les décisions importantes sur le fonctionnement de

notre société sont prises avant tout par ceux qui ont le pouvoir financier, non

pas par nos politiques.

Pour  toute  chose,  nous  avons  toujours  le  choix,  par  exemple  pour  la

production de nourriture, choisir la qualité, le respect de la terre et un partage

des bénéfices ou choisir un rendement agricole ultra poussé qui nécessite

beaucoup d’eau et d’engrais, qui détruit le sol, simplement afin d’enrichir une

faible partie de la population ?

Pour  nous,  Il  s’agit  d’être  dans  la  conscience,  avoir  un  comportement

responsable,  faire  notre  part  pour  l’écologie,  trouver  un  équilibre,  ne  pas

gaspiller trop dans notre vie quotidienne et en même temps, lâcher prise, il y

a par exemple assez d’eau sur la planète pour tous.

Voir  que  le  déséquilibre  avec  la  nature  est  dû  aux  choix  des  politiques

agricoles et industrielles, que peu dû à nos comportements personnels. 

Nous allons voir que la vraie solution se trouve dans le fait de grandir en

conscience, seule la conscience amènera l’harmonie sur Terre. Nous allons

donc  faire  notre  travail  sur  nous-mêmes  pour  grandir  et  peut-être  aider

d’autres à grandir aussi en conscience. 



L’harmonie  vient  de  la  compréhension  que  tout  est  en  interaction  et  en

interdépendance, que tout vient du Tao.

Idées de lecture :

• «  Solutions  locales  pour  un  désordre  global »  très  beau  livre  bien

documenté.

• lire toutes les bonnes nouvelles publiées par Lilo (moteur de recherche)

 

Croyance ou ressenti et connaissance ?

Nous allons prendre conscience que nous sommes tous en chemin. Nous

développons tous notre connexion au Divin et aux Alliés, chacun de nous à

cette sensibilité, contrairement au «rôle » de ceux qui affirment le contraire.

Y’a t’il quelque chose que je peux ressentir dans mon corps, une voix que

j’entends, des images que je peux percevoir ? Le Divin et les Alliés ont bien

des manières pour communiquer avec nous.

Notre temps de méditation quotidienne va apaiser le mental  qui  veut tout

contrôler. Dans le silence, notre esprit va s’ouvrir et ainsi avoir de plus en

plus  accès  aux  perceptions,  être  en  connivence  avec  les  autres,  en

résonance avec ce qui se passe en nous et autour de nous. Même gentiment

avoir la possibilité d’entendre des choses qui contrarient l’ego.

 

Croire en Dieu ou savoir que Dieu existe ?

Mon positionnement sur cette question déterminera comment je perçois La

Vie.



Certains pensent que croire en Dieu c’est pour les faibles, que c’est comme

une béquille pour pouvoir avoir le courage de vivre.

Peut-être  que beaucoup  «  ont  de  la  peau de  saucisson  sur  les  yeux  »,

suivant un dicton. 

La preuve de l’existence de Dieu se trouve partout.

Suivons l’exemple d’une symbiose très particulière entre une certaine espèce

de papillon, avec une longue trompe pour se nourrir, et une autre espèce de

fleur, avec de longs pétales, qui forment un entonnoir profond et étroit. Seule

cette espèce de papillons est capable de butiner le pollen de cette dernière,

et  du coup capable de l’aider  dans sa pollinisation.  Et  seulement  à cette

espèce  de  fleur,  le  papillon,  avec  sa  longue  trompe,  est  capable  de  se

nourrir. 

Les deux espèces sont donc ainsi incapables de vivre l’une sans l’autre, l’une

ne peut exister sans l’autre. Elles collaborent, elles sont dans une symbiose

naturelle. 

Il est inutile de passer par le mental (cette fleur s’appelle….) pour contempler

une fleur.  Soyons dans l’allègement Yin Yang, l’équilibre entre ressenti  et

connaissance.  Simplement,  « je  savoure  de  contempler  cette  jolie  fleur

jaune ! ».

Les rencontres et synchronicités aident également à convaincre qu’il existe

quelque chose de plus grand que nous, que La main de l’Univers intervient. 

Pour certains, il est moins dérangeant de parler de hasard. 



Nous avons tous dans notre vie des synchronicités, soyons-y attentifs ! 

Invitation à voir  les synchronicités improbables que nous avons eu durant

notre vie.

Les  scientifiques  ne  savent  pas  ce  que  sont  les  émotions,  les  pensées,

l’amour, ni d’où cela vient ?!?

L’Amour  est  le  solvant  universel  en  alchimie,  par  exemple  Il  permet  à  2

personnes qui n’ont que peu de choses en commun de se solubiliser dans 

l’Amour, et ainsi se lier.

« Le cœur a ses raisons que la raison ne connaît point. »  Blaise Pascal

Certains  scientifiques  ont  découvert  les  substances  et  les  conditions

présentes et  indispensables à l’apparition de La Vie sur Terre. 

Ils  ont  tout  naturellement  pensé  que  réunissant  toutes  ces  conditions,  ils

allaient créer du vivant à partir du non-vivant. Ils n’ont jamais réussi, on ne

sait pas créer La Vie.

Autre preuve,  prenons toutes les expériences inexplicables au sujet  de la

mort : la communication avec les personnes décédées, des personnes qui

racontent leur expérience de mort imminente, bien souvent les mêmes récits

entre toutes ces personnes,  des personnes qui reviennent à la vie avec des

savoirs et des connaissances impossibles à avoir. Tout cela montre qu’il y a

quelque chose après la mort. 



Toutes ces preuves, les scientifiques ne veulent pas les prendre en compte…

ne pas  prendre  en  compte  les  faits,  n’est  absolument  pas  une  approche

scientifique.

 

Quelques livres de Stéphane Allix, journaliste, recommandés sur le sujet de

la vie après la mort : 

• le test : une expérience inouïe : la preuve de l’après vie

• Après : quand l’au-delà nous fait signe.

 

La matière n’est que de la lumière en mouvement plus lent. 

Cela permet de relativiser la croyance qu’il n’y a que ce qui est dur, concret,

qui  existe.  C’est  de  l’orgueil  de  croire  que  ça  n’existe  pas,  car  peu

vraisemblable, ou parce que l’on ne comprend pas.

C'est une sorte de présomption d'aller dédaignant et condamnant pour faux

ce qui ne nous semble pas vraisemblable. Montaigne

 

Confiance et lâcher prise

Il est important de prendre les enseignements au sérieux, de bien les suivre à

la lettre.

Ce serait comme suivre une recette en changeant les ingrédients, mettre du

sel à la place du sucre dans mon gâteau par exemple. 

Faire à sa propre sauce, c’est comme si les mots posés n’étaient pas pour

moi, que je sais mieux comment faire.

 



Dire la vérité est un acte d’amour, il est important que j’apprenne à l’accueillir,

que je ne fasse pas semblant. 

C’est bien normal d’appréhender de la recevoir, cela fait beaucoup travailler à

l’intérieur. 

Il s’agit de me sentir concerné tout le temps dans ce qui est enseigné, si j’ai

l’impression de ne pas l’être, c’est sûrement que je ne veux pas le voir.

Ma télévision a son antenne,  c’est  indispensable d’avoir  un relais  pour la

diffusion du son et de l’image.

Il se passe la même chose avec Rémi, il est notre antenne pour pouvoir se

connecter  au Divin et aux Alliés. Il est le relais de l’énergie divine, sans lui,

elle ne passerait pas entre Le Divin, l’accompagnant qui anime le voyage et

l’accompagné.

Rémi laisse simplement passer les choses à travers lui, il a pris l’engagement

de ne rien contrôler. Ce choix est indispensable pour être relais.

Il est important pour chacun de voir à quel point il est joyeux et aidant d’avoir

quelqu’un à nos côtés qui peut accéder à nos pensées, afin de nous aider à

décoder  tout  ce  qui  se  passe  en  nous  et  dont  nous  n’avons  même pas

conscience.

Chez chacun, l’inconscient est une part immense, qui prend trop souvent le

contrôle sur nos choix.

Ayons confiance que Le Divin, dans Sa sagesse et Sa bienveillance infinie,

pourvoit  à tous nos besoins,  argent,  relations affectives,  nourriture,  vérité,

etc. 



Je peux choisir d’être dans la légèreté, il n’y a pas besoin de chercher ni de

se préoccuper de quoi que ce soit. 

Le Divin sait  ce qui me plaît et tout ce dont j’ai  besoin, je peux donc Lui

remettre tous les domaines de ma vie entre Ses mains.

 

Démo avec les baguettes du Yi King

DIMANCHE 4 AOÛT (après-midi)

Scribe : Bogdan / Pascal

Suite du matin

“Celui qui accepte la position basse sera élevé par l’Univers.” 

C’est  exactement  ce  qu’il  s’est  passé  pour  Confucius,  qui  s’est  retrouvé

ministre de l’Etat où il vivait, sans avoir cherché à le devenir.

Plutôt  que  de  chercher  à  obtenir  ce  que  je  désire  égoïstement,  je  vais

privilégier mes relations, en faisant preuve d'humilité et de pardon.

L’homme n’est grand qu'à genoux (Paul Claudel, homme religieux)

L’homme n’est grand que quand il se tourne vers Dieu avec humilité.



Le Yi Jing 

Le Yi Jing n’est pas seulement un jeu divinatoire. Il peut également être un

moyen de se pencher sur ce que j’ai à apprendre en ce moment.

A force de “jouer” avec les baguettes, il  y a un lien qui se fait avec elles,

comme pour ceux qui jouent du tambour, un lien profond se crée avec leur

instrument.

L’humilité au centre de nos vies

L’humilité est le chemin qui mène vers une profonde sérénité, elle me permet

de  cesser  de  dissimuler  ma  véritable  nature  ou  de  jouer  le  rôle  d’être

quelqu’un d’autre. 

Jouer un rôle prend énormément d'énergie, de temps et d’espace dans mon

quotidien, il est bien plus simple et léger d’accepter qui je suis et d’agir avec

authenticité. 

Je n’ai rien à cacher, je peux être aimé et me sentir aimable tel que je suis !

Le ridicule est l’ami de l’humilité. 

Se mettre intentionnellement dans le ridicule est une très bonne expérience,

cela nous fait beaucoup grandir en humilité.

un participant  rappelle  que notre travail  sur  les rôles est  indispensable et

inévitable, il est au centre de notre chemin spirituel. 

Je ne peux être en paix, en joie et libre de vivre ma vie si je suis prisonnier

dans des rôles.

C’est un travail qui va durer jusqu’à la fin de notre vie. 

Il est très important de simplement  décider de commencer notre prise de

conscience sur nos rôles et d’accepter de changer nos fonctionnements.

Nous allons être comblés et  bénis si  l’on décide de choisir  le  chemin de

l’humilité, c’est une certitude.



L’existence du Divin

Jung a dit :  “Je ne crois pas en Dieu, je sais qu’Il existe !” 

Il y a tant de preuves et d'expériences qui démontre bien que Dieu existe bel

et bien. 

Un participant, par exemple, a vu son arrière-grand-père un jour après sa

mort, alors qu’il n’était même pas encore au courant de son décès.

L’invitation est non pas de croire en Dieu, mais savoir qu’Il est là, apprendre

à Le connaître et Lui parler.

Il nous est rappelé que nos alliés sont des êtres de bonne volonté, qu’il est

important  de  faire  régulièrement  appel  à  eux  dans  des  activités,  des

expériences physiques ou spirituelles.

Mot de la fin

Pratiques personnelles au retour du stage

Il y a eu des actions visibles lors du stage, comme les ateliers, mais aussi

des moments d'apprentissage plus subtils et moins apparents, tels que les

partages, les moments où l'on s'est senti bien ou mal, quand nous avons mis

notre amour en action, etc. 

Beaucoup de moments discrets ont révélé de véritables pépites chez chacun

et chacune.



Nombreux sont ceux qui redoutent le retour à la maison, ce qui est normal et

compréhensible. Durant la semaine, tout le monde a été soutenu par des

énergies collectives, mais une fois rentrés, le danger est de tout oublier ou de

laisser tomber ce que chacun a mis en œuvre sur lui-même et appris pendant

le stage. 

Le saboteur sait qu’il a perdu une bonne partie de son pouvoir pendant le

stage, mais il n’a de loin pas disparu. Il attend le moment où nous baisserons

la garde pour revenir encore plus fort. 

Les deux ou trois premières semaines après le stage demanderont un effort

supplémentaire pour maintenir les acquis.

Il est absolument nécessaire de s'accrocher sérieusement à ses pratiques ! 

30 minutes de méditation quotidienne, ce n’est pas 29 minutes, 60 minutes

ce n’est pas 59.

Aller vers l’autre

Pour tirer le meilleur parti des liens d'amitié qui ont été tissés et pour pouvoir

continuer à se soutenir mutuellement, chacun est invité à prendre l'initiative

d'écrire, d'appeler ou de se voir, de se demander sincèrement : "Comment

vas-tu  ?",  "De  quoi  as-tu  besoin  en  ce  moment  ?  Et  comment  puis-je

t'aider ?". 

Ne pas hésiter à méditer ensemble, à discuter d'une thématique qui nous

tient à cœur, sincèrement et simplement.

Il y a toujours moyen d’aider et soutenir l’autre. Que ce soit pour des tâches

comme le rangement (exemple : veux-tu que je te soutienne à distance sur ta

manière de le faire, ou bien, veux-tu qu’on prenne un moment de discussion



pendant que je viens t’aider ?) ou lors d’un travail spirituel concret, comme

les RAC par exemple (Veux-tu que nous les fassions ensemble ?).

Il est aussi essentiel que je maintienne ma connexion au Divin ! 

Ne pas hésiter à Lui parler à voix haute, même si cela peut sembler étrange

au début. 

C'est  un  acte  authentique  qui,  malgré  son  aspect  inhabituel  ou  “bizarre”,

renforce profondément la relation et nous rapproche davantage de Lui.

En chemin vers Lui, nous réalisons qu’Il est le Chemin, tel est le Tao.


	LUNDI 29 JUILLET (matin et après-midi)
	Présentation et illustrations du Yin et du Yang
	Les manifestations du Yin et du Yang à l’intérieur du stage
	Invitation à l’authenticité 
	Rapport entre l’humain et la nature
	Le yin et le yang, deux principes complémentaires
	Quelques illustrations d’aspects Yin et Yang
	Accueillir l’alternance
	MARDI 30 JUILLET (matin)

	Suite de l’enseignement sur le yin et le yang

	La bouderie
	Qu’est-ce que la bouderie?
	Comment agir face à une personne qui boude ?
	Mouvement de solution quand on boude

	La plainte
	Qu’est-ce que la plainte?
	Nuance entre la plainte et le partage d’une difficulté
	Sortir de la bouderie et de la plainte
	Joie VS plainte
	Vérité VS connaissances théoriques
	Comment aborder la plainte avec la personne qui se plaint?
	Reproche à l’autre

	Yin et Yang
	Exemples d’éléments yin et yang
	L’alternance du yin et du yang
	Le Tao et l’accueil de la transformation
	Yin et yang en méditation
	Les diverses interprétations du Yin et du Yang
	La base du concept du yin et du yang
	L’enchevêtrement du yin et du yang

	Méditation
	Garder une discipline
	Aller voir en profondeur
	Différence entre joie et agitation euphorique
	L’amour théorique
	Les stratégies pour se rendre malheureux
	L'enchaînement des bonheurs
	Construction du drame VS bonheur
	MARDI 30 JUILLET (après-midi)


	Les stratégies de fuite au bonheur
	Yin et Yang complément
	Jugements
	Sabotage
	Relations 
	MERCREDI 31 JUILLET (après midi)


	Le Confucianisme
	Introduction
	La Vie de Confucius 
	Une approche empirique de la connaissance
	Accueillir ce qui est et accueillir le changement
	Suite et héritage du confucianisme
	L’ambition 
	MERCREDI 31 JUILLET (matin)


	Le corps yin et yang 
	Le mépris
	Le tao
	Histoire de la Chine
	Accueillir la vérité, déjouer la victimisation
	JEUDI 1 AOÛT (matin)

	Regard sur le monde actuel
	Changer de regard pour mieux comprendre l’Univers
	Connexion à la nature
	Perte de sens : de la dystopie à la réalité
	Communication vivante et profonde

	Trouver la liberté à travers les nuances
	Envie et peur : les deux faces d’une même pièce ?
	Relation entre souffrance et plaisir
	Mon attitude comme meilleur prédicteur de ma réaction

	Chemin vers l’amour véritable
	Suivre le cours de l’amour
	L’amour en dehors des cases 
	Polyamour
	La méditation comme remède au sentiment de solitude
	Yin et yang : trouver l’équilibre
	La méditation comme chemin vers l’inconscient
	Différence entre être amoureux et amourosité
	Transformer les tensions en connexion
	VENDREDI 2 AOÛT (matin)


	Remarque introductive sur l’alternance du Ying et du Yang 
	Le Tao 
	Le shivaïsme 
	Substances et addictions
	Notre chemin spirituel 
	Parallèles avec le jeu
	Au sujet de la Grâce
	VENDREDI 2 AOÛT (après-midi)

	Le Taoïsme
	VENDREDI 2 AOÛT (après-midi bis)

	Histoire et concepts du Taoïsme
	Présentation du Tao te king

	Précisions sur la différences entre la vengeance et le pardon 
	SAMEDI 3 AOÛT (matin)

	Suite taoïsme
	DIMANCHE 4 AOÛT (matin)

	Conseils pour l’accompagnement  
	Discernement et conscience
	Croyance ou ressenti et connaissance ?
	Confiance et lâcher prise
	DIMANCHE 4 AOÛT (après-midi)

	Suite du matin
	Le Yi Jing 
	L’humilité au centre de nos vies
	L’existence du Divin
	Mot de la fin
	Pratiques personnelles au retour du stage
	Aller vers l’autre


